
Black Mirror: Black Museum (2017)
Dirección: Colm McCarthy

Uno de los conceptos centrales de Emmanuel Levinas 
es la apariencia del rostro del otro como fundamen-

to incluso de toda lógica, pensamiento que parece extraño 
para quien no se ha iniciado en el mundo de la filosofía y que 
desborda cualquier idea de un análisis ontológico que dé pri-
micia a la unidad en el ser y le imposibilita su ejecución; así 
que, para nuestro autor, debido a la exterioridad del otro y 
a su imposible reducción, es necesario reposarnos sobre la 
ética como paso primario para justificar correctamente una 
idea de ser. A partir de este núcleo, exploraremos cómo la 
dinámica entre mismidad (la identidad cerrada en sí misma) 
y alteridad (la otredad irreductible) es cristalizada de forma 
dramática por Brooker y McCarthy (2017) en el episodio final 
de la cuarta temporada de la serie Black Mirror, titulado Black 
Museum, poniendo en evidencia la herencia platónica de un 
pensamiento occidental centrado en lo mismo y su conse-
cuente exclusión casi fóbica de lo otro. 

El rostro de Levinas
en “Black Museum”

Por Jorge Luis Tepepa Juárez

ISSN: 2954-5137 • http://ojopineal.buap.mx

Año 6 • Núm. 9 • Julio a Diciembre 2025 • pp. 10-18



 32

• El rostro de Levinas en “BLack Museum”

	 Recordemos que, como Levinas explica en Totalidad e 
infinito (2002), en el Parménides de Platón se despliega una de-
limitación de la mismidad, ya que pensar en el Uno supone una 
búsqueda de estabilidad y unidad, pero ese deseo elimina de 
facto la multiplicidad de la diferencia. Platón nos muestra que, 
si todo participa del Uno idéntico, la diversidad se convierte en 
sombra o paradoja, y lo demás queda eliminado o reducido a 
mero reflejo. Levinas retoma esta idea para criticar la unidad 
totalizante con el fin de explicar que el giro ontológico de uni-
versalidad desembocó en una definición del ser, por medio de 
la cual la cultura y el sujeto intentan subsumir al Otro bajo las 
categorías propias del mismo. 

	 Frente a esto, Levinas contrasta la alteridad auténtica 
que emana del rostro de otro. Un rostro que se presenta, no 
como un dato empírico, ni como un concepto anatómico, sino 
que es una exigencia ontológica evidente, algo inasible y ajeno. 
El sujeto, al sentirse inquirido en la proyección del rostro ajeno, 
se abre a un horizonte que, aunque algunas veces sirve incluso 
para entenderse a sí mismo con un pseudo-otro propio, reafir-
ma que el Otro en su autenticidad más pura es él mismo inapre-
hensible. 

	 La tecnología que se exhibe en el museo, en algunos 
casos peca de fantasiosa, pero en otros refleja la evolución de 
dispositivos funcionales ya existentes como, por ejemplo, Te-
lepathy, un implante neuronal desarrollado por Neuralink que 
tiene como objetivo perfeccionar el desarrollo de una interfaz 
funcional de tipo humano-máquina.

Imagen 1. Fotograma de la serie.

Fuente: FILMAFFINITY



Jorge Luis Tepepa Juárez •

 33

Aun siendo tecnologías emergentes o simple ciencia ficción, de 
todos estos artilugios emana el impulso totalizante de la mis-
midad en su rasgo más radical. Las estructuras físicas de los 
cuerpos y conciencias humanas, por ejemplo, son encapsuladas 
como datos de sensaciones; en dos de los casos (el médico con 
dependencia al dolor sin consecuencias físicas y la mente de un 
condenado usada como entretenimiento y fetiche), es directa-
mente la búsqueda del sufrimiento lo que motiva las acciones 
de los antagonistas y, por último, la mujer convertida en pelu-
che, aunque en un principio parecía ofrecerle mayor grado de 
libertad, también termina siendo una agonía desmedida. Cada 
artefacto que posee una conciencia digital convertido en ob-
jeto de museo, según el argumento del capítulo, parece estar 
en tela de juicio al identificar la carga digital del dispositivo (que 
es la estructura que representa la conciencia de la persona en 
el instante del proceso de muerte); aunque dejando a un lado 
esta suposición, estas personas, por su contexto, fueron vistas 
como recurso consumible eficiente para provocar morbo o pro-
veer entretenimiento para el beneficio del dueño del museo. 

	 El rostro del otro es, por tanto, la ruptura de la mismi-
dad y su vulnerabilidad nos señala que no somos sus dueños, 
que responder a su llamada es el primer acto ético, aunque de-
penda de cuál sea la respuesta. En el episodio, como mencioné 
anteriormente, los verdaderos rostros han sido suplantados por 
hologramas, muñecos y por la sensación pura de dolor para lle-
gar a sentir placer. El público del museo no ve ni un solo rostro, 
sino su símil digital, perfectamente diseñado para no requerir 
responsabilidad de nuestra parte. 

La ausencia del encuentro con un rostro se convierte entonces 
en la condición previa para que el régimen de la mismidad se 
perpetúe. Sin rostro, no hay llamado, no hay posibilidad de exi-
gencia irreductible. Los espectadores solo consumen espectá-
culos y permanecen en su burbuja de subjetividad, ignorando 
que tras cada utilización de los objetos del museo hay (o hubo) 
un otro vivo que ya no puede demandar nada. 

	 Esto no es una sorpresa, si tomamos en cuenta que 
nuestro pensamiento ha privilegiado la identidad sobre la di-
ferencia, incluso en la actualidad. La subjetividad moderna se 
define como un centro autónomo de cálculo, capaz de objeti-
var la naturaleza y de repetir ese gesto con otros seres huma-



 34

• El rostro de Levinas en “BLack Museum”

nos. Black Museum condensa esta trayectoria si pensamos al 
dueño que se autodefine, mediante la posesión de tecnología 
avanzada, como un exasesor médico que buscaba ayudar a 
sus pacientes, aunque tras los juicios sobre la ética de sus pro-
ductos, su nuevo giro fue el museo; los visitantes se reconocen 
abiertamente como consumidores de experiencias dolorosas e 
incluso llevan souvenirs de estas conciencias digitales agonizan-
do (guardadas en un llavero) y la alteridad entonces se reduce 
a mercancía. El resultado es una subjetividad encapsulada, que 
ya no habita un mundo compartido, sino un circuito cerrado de 
generación de objetos útiles. Levinas nos recuerda que la res-
ponsabilidad hacia el Otro precede a todo conocimiento, a todo 
cálculo e incluso a toda lógica. Por eso mismo, la ética debe ser 
la ciencia primera en la que se basen las demás ramificaciones. 
Solo el reconocimiento del rostro puede interrumpir el sistema 
de la mismidad abarcante. 

	 En el giro final, la protagonista se muestra como sabe-
dora y, de hecho, como personaje de una de las historias y por 
esto obliga al dueño del museo a enfrentar su rostro por sus 
injusticias. En un principio parece ser un simple castigo de carác-
ter vengativo; sin embargo, este acto no es un acto sin sentido 
o como víctima de un ojo por ojo, sino que pone al dueño del 
museo como testigo de su propia obra. Aunque sea un gesto 
de venganza en principio, irónicamente le devuelve al dueño la 
condición de su responsabilidad, aunque ahora por analogía de 
estar del otro lado, es decir, que lo expone a la llamada de un 
rostro, de su víctima, reinstaurando (aunque sádicamente) el 
poder desafiante del rostro. 

	 En conclusión, la dialéctica entre la mismidad y la alte-
ridad, trazada desde Platón hasta Levinas, recorre el episodio 
Black Museum como un eje transversal que genera una adver-
tencia explícita, y es que cuando la técnica y la subjetividad ra-
dical se cierran en sí mismas, derrotan la ética que proviene del 
reconocimiento del rostro ajeno y culminan con la necesidad de 
exclusión de lo otro. Sin embargo, incluso en los entornos más 
desoladores, existe siempre la posibilidad de que el rostro del 
Otro irrumpa con su exigencia ineludible. Nuestra tarea filosó-
fica y práctica consistiría, por tanto, en facilitar esa aparición, 
resistiendo la tendencia a totalizar y recordando que toda res-
ponsabilidad nace de un encuentro con lo incomprensible de la 
alteridad.



Jorge Luis Tepepa Juárez •

 35

Referencias. 
Levinas, E. (2002). Totalidad e infinito: ensayo sobre la exteriori-

dad. Ediciones sígueme. Salamanca (pp. 50-56). 
Brooker, C. (Guionista), & McCarthy, C. (director). (2017). Black 

Museum (Temporada 4, Episodio 6) [Episodio de serie de 
televisión]. En C. Brooker & A. Jones (Productores ejecu-
tivos), Black Mirror. House of Tomorrow; Netflix. (Basado 
parcialmente en una historia de Penn Jillette.)

Musk, E., & Neuralink. (2019). “An integrated brain-machine inter-
face platform with thousands of channels bioRxiv”. https://
doi.org/10.1101/703801. (Sin revisión por pares).


