@jepincal. Cine y penseamiente

El rostro de Levinas
en “Black Museum”

Por Jorge Luis Tepepa Juarez

Black Mirror: Black Museum (2017)
Direccion: Colm McCarthy

BLACK
Secktes MIRROR

Charlie Brooker

no de los conceptos centrales de Emmanuel Levinas

es la apariencia del rostro del otro como fundamen-
to incluso de toda légica, pensamiento que parece extrafio
para quien no se hainiciado en el mundo de la filosoffa y que
desborda cualquier idea de un analisis ontoldgico que dé pri-
micia a la unidad en el sery le imposibilita su ejecucion; asf
que, para nuestro autor, debido a la exterioridad del otro y
a su imposible reduccién, es necesario reposarnos sobre la
ética como paso primario para justificar correctamente una
idea de ser. A partir de este nucleo, exploraremos como la
dindmica entre mismidad (la identidad cerrada en sf misma)
y alteridad (la otredad irreductible) es cristalizada de forma
dramdtica por Brooker y McCarthy (2017) en el episodio final
de la cuartatemporada de la serie Black Mirror, titulado Black
Museum, poniendo en evidencia la herencia platonica de un
pensamiento occidental centrado en lo mismo y su conse-
cuente exclusion casi fobica de lo otro.

ISSN: 2954-5137  http://ojopineal.buap.mx

ARO 6 ¢ NUm. g e Julio a Diciembre 2025 ¢ pp. 10-18



¢ El rostro de Levinas en “BLack Museum”

Recordemos que, como Levinas explica en Totalidad e
infinito (2002), en el Parménides de Platén se despliega una de-
limitacion de la mismidad, ya que pensar en el Uno supone una
busqueda de estabilidad y unidad, pero ese deseo elimina de
facto la multiplicidad de la diferencia. Platon nos muestra que,
si todo participa del Uno idéntico, la diversidad se convierte en
sombra o paradoja, y lo demas queda eliminado o reducido a
mero reflejo. Levinas retoma esta idea para criticar la unidad
totalizante con el fin de explicar que el giro ontoldgico de uni-
versalidad desembocd en una definicién del ser, por medio de
la cual Ia cultura y el sujeto intentan subsumir al Otro bajo las
categorias propias del mismo.

Frente a esto, Levinas contrasta la alteridad auténtica
que emana del rostro de otro. Un rostro que se presenta, no
como un dato empirico, ni como un concepto anatomico, sino
que es una exigencia ontoldgica evidente, algo inasible y ajeno.
El sujeto, al sentirse inquirido en la proyeccion del rostro ajeno,
se abre a un horizonte que, aunque algunas veces sirve incluso
para entenderse a sf mismo con un pseudo-otro propio, reafir-
ma que el Otro en su autenticidad mas pura es él mismo inapre-
hensible.

La tecnologia que se exhibe en el museo, en algunos
casos peca de fantasiosa, pero en otros refleja la evolucion de
dispositivos funcionales ya existentes como, por ejemplo, Te-
lepathy, un implante neuronal desarrollado por Neuralink gue
tiene como objetivo perfeccionar el desarrollo de una interfaz
funcional de tipo humano-maquina.

Imagen 1. Fotograma de la serie.

Black
Museum

4

Fuente: FILMAFFINITY

32



Jorge Luis Tepepa Juarez «

Aun siendo tecnologias emergentes o simple ciencia ficcion, de
todos estos artilugios emana el impulso totalizante de la mis-
midad en su rasgo mas radical. Las estructuras fisicas de los
cuerpos y conciencias humanas, por ejemplo, son encapsuladas
como datos de sensaciones; en dos de los casos (el médico con
dependencia al dolor sin consecuencias fisicas y la mente de un
condenado usada como entretenimiento y fetiche), es directa-
mente la busqueda del sufrimiento lo que motiva las acciones
de los antagonistas y, por ultimo, la mujer convertida en pelu-
che, aunque en un principio parecfa ofrecerle mayor grado de
libertad, también termina siendo una agonfa desmedida. Cada
artefacto que posee una conciencia digital convertido en ob-
jeto de museo, segun el argumento del capitulo, parece estar
en tela de juicio al identificar la carga digital del dispositivo (que
es la estructura que representa la conciencia de la persona en
el instante del proceso de muerte); aunque dejando a un lado
esta suposicidn, estas personas, por su contexto, fueron vistas
como recurso consumible eficiente para provocar morbo o pro-
veer entretenimiento para el beneficio del duefio del museo.

El rostro del otro es, por tanto, la ruptura de la mismi-
dad y su vulnerabilidad nos sefiala que no somos sus duefos,
que responder a su llamada es el primer acto ético, aunque de-
penda de cual sea la respuesta. En el episodio, como mencioné
anteriormente, los verdaderos rostros han sido suplantados por
hologramas, mufiecos y por la sensacion pura de dolor para lle-
gar a sentir placer. El publico del museo no ve ni un solo rostro,
sino su sfmil digital, perfectamente disefiado para no requerir
responsabilidad de nuestra parte.

La ausencia del encuentro con un rostro se convierte entonces
en la condicion previa para que el régimen de la mismidad se
perpetue. Sin rostro, no hay llamado, no hay posibilidad de exi-
gencia irreductible. Los espectadores solo consumen especta-
culos y permanecen en su burbuja de subjetividad, ignorando
que tras cada utilizacion de los objetos del museo hay (o hubo)
un otro vivo que ya no puede demandar nada.

Esto no es una sorpresa, si tomamos en cuenta que
nuestro pensamiento ha privilegiado la identidad sobre la di-
ferencia, incluso en la actualidad. La subjetividad moderna se
define como un centro auténomo de calculo, capaz de objeti-
var la naturaleza y de repetir ese gesto con otros seres huma-

33



¢ El rostro de Levinas en “BLack Museum”

nos. Black Museum condensa esta trayectoria si pensamos al
duefio que se autodefine, mediante la posesién de tecnologfa
avanzada, como un exasesor médico que buscaba ayudar a
sus pacientes, aunque tras los juicios sobre la ética de sus pro-
ductos, su nuevo giro fue el museo; los visitantes se reconocen
abiertamente como consumidores de experiencias dolorosas e
incluso llevan souvenirs de estas conciencias digitales agonizan-
do (guardadas en un llavero) y la alteridad entonces se reduce
a mercancia. El resultado es una subjetividad encapsulada, que
ya no habita un mundo compartido, sino un circuito cerrado de
generacion de objetos Utiles. Levinas nos recuerda que la res-
ponsabilidad hacia el Otro precede a todo conocimiento, a todo
calculo e incluso a toda légica. Por eso mismo, la ética debe ser
la ciencia primera en la que se basen las demas ramificaciones.
Solo el reconocimiento del rostro puede interrumpir el sistema
de la mismidad abarcante.

En el giro final, la protagonista se muestra como sabe-
doray, de hecho, como personaje de una de las historias y por
esto obliga al duefio del museo a enfrentar su rostro por sus
injusticias. En un principio parece ser un simple castigo de carac
ter vengativo; sin embargo, este acto no es un acto sin sentido
0 como victima de un ojo por 0jo, sino que pone al duefio del
museo como testigo de su propia obra. Aunque sea un gesto
de venganza en principio, ironicamente le devuelve al duefio la
condicion de su responsabilidad, aunque ahora por analogia de
estar del otro lado, es decir, que lo expone a la llamada de un
rostro, de su victima, reinstaurando (aunque sadicamente) el
poder desafiante del rostro.

En conclusién, la dialéctica entre la mismidad v la alte-
ridad, trazada desde Platén hasta Levinas, recorre el episodio
Black Museum como un eje transversal que genera una adver-
tencia explicita, y es que cuando la técnica y la subjetividad ra-
dical se cierran en sf mismas, derrotan la ética que proviene del
reconocimiento del rostro ajeno y culminan con la necesidad de
exclusion de lo otro. Sin embargo, incluso en los entornos mas
desoladores, existe siempre la posibilidad de que el rostro del
Otro irrumpa con su exigencia ineludible. Nuestra tarea filoso-
fica y practica consistirfa, por tanto, en facilitar esa aparicion,
resistiendo la tendencia a totalizar y recordando que toda res-
ponsabilidad nace de un encuentro con lo incomprensible de la
alteridad.

34



Jorge Luis Tepepa Juarez «

Referencias.
Levinas, E. (2002). Totalidad e infinito: ensayo sobre la exteriori-
dad. Ediciones sigueme. Salamanca (pp. 50-56).

Brooker, C. (Cuionista), & McCarthy, C. (director). (2017). Black
Museum (Temporada 4, Episodio 6) [Episodio de serie de
television]. En C. Brooker & A. Jones (Productores ejecu-
tivos), Black Mirror. House of Tomorrow; Netflix. (Basado
parcialmente en una historia de Penn Jillette.)

Musk, E., & Neuralink. (2019). “An integrated brain-machine inter-
face platform with thousands of channels bioRxiv”. https://
doi.org/10.1101/703801. (Sin revisién por pares).

35



