PEDIMENTO DE MANO COMO EXPRESION
VIOLENTA HACIA MUJERES
EN UN TERRITORIO CH’OL

MARRIAGE REQUEST AS A VIOLENT EXPRESSION TOWARDS WO-

* Licenciada en Lengua y Cultura
por la Universidad Intercultural del
Estado de Tabasco. Forma parte de
la etnia CH’ol. Ha realizado traba-
jos de vinculacion comunitaria y
colabor6 en algunas actividades de
traduccion del castellano a su lengua
materna. Contacto: elyvazquezjime-
nez@gmail.com

** Doctor en Estudios de Género y
Prevencion de la Violencia. Realizo
estudios de maestria en Relaciones
Publicas y Procesos Directivos y es
licenciado en Comunicacion. Inves-
tigador posdoctoral en la Universi-
dad Autonoma de Tlaxcala. Candi-
dato a Investigador Nacional en el
SNII-SECIHTI. Reconocido con el
Perfil Deseable PRODEP y miembro
del Sistema Estatal de Investigado-
res (CCyTET). Desarrolla la linea
de investigacion Género, identidad
y derechos humanos en el Cuerpo
Académico Sociedad y Diversidad
Cultural (UIET-CA-3). Docente de
la Licenciatura en Comunicacion In-
tercultural de la UIET. Correo elec-
trénico: gerson.negrin@uiet.edu.mx

MEN IN A CH’OL TERRITORY

EL1zZABETH VAZQUEZ JIMENEZ"
https://orcid.org/0009-0007-4121-4952

GERSON NEGRIN NIETO™
https://orcid.org/0000-0002-3811-747X

ELizABETH PARCERO MARTINEZ"™
https://orcid.org/0009-0006-4639-6698

Fecha de entrega: 20 de septiembre de 2024
Fecha de aceptacion: 16 de junio de 2025

RESUMEN

El matrimonio forzado es una constante en el mundo. En
Meéxico persisten como practicas culturales, sobre todo, en
poblaciones indigenas. A las mujeres se les quita la oportu-
nidad de elegir con quién casarse y el vinculo sucede siendo
menores de edad legalmente. En ese sentido, se realizo un
estudio cualitativo en un territorio CH’ol en Chiapas, don-
de se entrevistaron a siete mujeres mayores para describir
sus sentires y pensares a partir del ritual de pedimento de
mano. Se encontro que, aunque la decision les resultd moles-
ta, debian obedecer y continuar con la tradicion comunitaria
que les da identidad.

MIRADA ANTROPOLOGICA « Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
ISSN: 2954-4297

143



144

Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

*** Maestra en Gestion Educativa y licenciada en Lengua y Cultura. Pro-
fesora adscrita al Centro de Estudios e Investigaciones en Lenguas de la
UIET, el cual también coordina. Originaria del grupo étnico CH’ol, ha rea-
lizado traducciones a diversos documentos nacionales para facilitar el ac-
ceso a poblacion indigena. Correo electronico: eliza.parcero@uiet.edu.mx

PALABRAS CLAVE: estudios de género;
grupos étnicos; matrimonio; ritualidad;
violencia de género

ABSTRACT

Forced marriage is constant in the
world. In Mexico they persist as cultu-
ral practices, especially in indigenous
populations. Women are deprived of the
opportunity to choose who to marry, and
the bond happens when they are legally
minors. In this sense, a qualitative study
was carried out in a CH’ol territory in
Chiapas, seven older women were in-
terviewed to describe their feelings and
thoughts based on the ritual of asking
for a hand. It was found that, although
the decision was annoying to them, they
had to obey and continue with the com-
munity tradition that gives them identity

Keyworps: Gender Studies; Ethnic
Groups,; Marriage; Rituals, Gender-Ba-
sed Violence

INTRODUCCION

Si bien las practicas culturales estan aso-
ciadas a las formas de convivir y perci-
bir las realidades segin cada grupo, hay
algunas acciones que deben cuestionar-
se desde el enfoque de los derechos hu-
manos y la perspectiva de género por-
que violentan a determinadas personas.

En el presente documento, la mirada se
centrd en las narrativas de mujeres ma-
yores, pero que se construyeron a par-
tir de sus adolescencias cuando fueron
obligadas a contraer matrimonio sin te-
ner la oportunidad de tomar la decision
por si mismas.

El matrimonio infantil y forzado con-
tinGia siendo una problematica mundial
y se estima que, cada afio, por lo menos
12 millones de nifias se casan antes de
cumplir la mayoria de edad (UNICEF,
2023). Esta unioén, por lo general, se rea-
liza con personas en edad mayor y tiene
un alcance formal (legal) o informal (sin
reconocimiento oficial). Asimismo, se
pueden presentar casos en los que ambas
partes son menores de dieciocho afios.
En la Convencion sobre los Derechos
del Nifio (ONU, 1990) se considera este
nimero como el reconocimiento de la
mayoria de edad.

El matrimonio en México se ha con-
siderado como un contrato civil, unién o
institucion (Adame, 2017) dependiendo
del Codigo Civil de cada entidad federa-
tiva. Lo que si es claro, es en referencia
que sélo puede darse entre dos personas
(indistintamente de su sexo). Historica-
mente, este acto asume el caracter de ci-
vil con las reformas realizadas (en 1859
por Benito Juarez) a la legislacion mexi-
cana (Balbuena, 2021).

Juridicamente, el Codigo Civil Fe-
deral (1928) establece en su articulo148
que, para contraer matrimonio, es nece-
sario haber cumplido dieciocho afos.
Es decir, si una de las partes no eviden-
cia este requisito, no se puede realizar

Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160 « MIRADA ANTROPOLOGICA

ISSN: 2954-4297



Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

el acto (articulo 156). Ademas, se debe
manifestar que se realiza por voluntad
propia (articulo 98). Sin embargo, en
los devenires de las interacciones socio-
culturales, es comun encontrar familias
constituidas por decision unilateral de
los padres que otorgaban la venia para
consagrar un casamiento. Asi, nifias y
adolescentes eran obligadas a unirse a
varones a los que en sus vidas ni siquie-
ra habian visto o tratado. En ese senti-
do, las uniones forzadas “se caracterizan
por un control coercitivo, ejercido prin-
cipalmente por presion familiar y comu-
nitaria, que anula el consentimiento”,
refieren Parella et al. (2023, p. 137).

El matrimonio infantil se ha prohi-
bido en México con las reformas reali-
zadas en 2019 al Cédigo Civil Federal
(Secretaria de Gobernacion [SEGOB],
2019), aunque en las realidades coti-
dianas para las mujeres persisten estas
practicas acufiadas histéricamente en di-
versidad de contextos y que, para 2018
se incrementd en su formato de union
libre (Luna et al. 2020; UNICEF M¢-
xico, 2020). Uno de esos espacios son
los territorios indigenas, donde parecen
ser mayoritarios los casos amparados
bajo los usos y costumbres (Chandomi,
2016). Ello provoca desigualdad social
en perjuicio de las nifias y adolescentes
porque reduce o elimina la posibilidad
de disfrutar de sus derechos y las expo-
ne a multiples formas de violencia en el
hogar (Instituto Nacional de Pueblos In-
digenas [INPI], 2017).

Se percibe esta union como la pre-
vencion de las practicas sexuales prema-

trimoniales y embarazos no planifica-
dos, cuando las evidencias contradicen
esas percepciones (Asociacion Espafiola
de Pediatria de Atencion Primaria, 2010;
Luna et al., 2020).

Las poblaciones indigenas y rura-
les mexicanas son donde persisten mas
casos relacionados con matrimonio in-
fantil, porque se sustentan en ideas ba-
sadas en la cultura, por sus religiones,
incluso por motivos econdémicos. Ello
puede tener un antecedente generacio-
nal y que impacta mayoritariamente
a las mujeres (Santillan, 2021). Tal si-
tuacion se presenta en territorios mexi-
canos como Chiapas, Guerrero, Esta-
do de México y Puebla, que es donde
mayor poblacion indigena existe. Sin
embargo, por prevalencia son Sinaloa,
Baja California Sur y Tamaulipas don-
de se gestan mas matrimonios infantiles
(Red por los Derechos de la Infancia
en México [REDIM], 2022).

En ese sentido, se realizd una inves-
tigacion cualitativa orientada en identi-
ficar las percepciones de abuelas choles
en la localidad de Usipa’, Tila, Chiapas
respecto a sus procesos de matrimonio
cuando eran adolescentes. Especifica-
mente, se aborda el contenido desde el
ritual del pedimento de mano (ocurrido
en la década de 1960). La idea es visibi-
lizar, desde las narrativas de siete muje-
res chiapanecas, sus sentires y pensares
asociados a esta practica que vulner6 sus
derechos y desecho su toma de decisio-
nes para convertirlas en esposas.

MIRADA ANTROPOLOGICA -« Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160

ISSN: 2954-4297

145



146

Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

APROXIMACION AL CONCEPTO
DE CULTURA Y VIOLENCIA

Si bien las definiciones varian, para el
presente se emplea la conceptualizacion
de cultura que ofrecen Itchart y Donati
(2014) y que conciben las practicas cul-
turales a partir de la cotidianidad.

La cultura es un modo de organizar la ex-
periencia. En ella se desarrolla el presente,
anclado en un pasado y proyectando un fu-
turo. La cultura es una dimension de analisis
de todas las practicas sociales, y, por ello, el
espacio en el que se dirime la dinamica de la
construccion y reelaboracion continua, histo-
rica y cotidiana de los significados sociales,
aquellos que generan definiciones al mismo
tiempo que plantea un mundo posible. (It-
chart y Donati, 2014, p. 17)

Asi, desde las significaciones subjetivas
de las mujeres indigenas chiapanecas se
puede construir conocimiento popular
que conlleva reflexion desde lo social
(Fals, 2015) y evidenciar esas realidades
que habitan, donde la violencia de géne-
ro es una realidad manifiesta y comple-
ja, atravesada por otras categorias como
el clasismo y el racismo que se estructu-
ran desde los discursos patriarcales (Es-
pindola y Moctezuma, 2023) y la mas-
culinidad privilegiada (Venegas, 2020).
Entonces, la violencia no sélo se traduce
en actos, sino también en simbolismos
y subjetividades culturales que la legiti-
man (Galtung, 2003; Hernandez, 2023).

En ese sentido, la violencia cultural
parte desde la construccion del género
porque “involucra sistemas de domi-
nancia construidas socialmente desde e/

deber y el ser que se otorga a las perso-
nas segun su sexo, origen, clase social,
escolaridad y muchos otros factores que
configuran una representacion de po-
der desde la sexualidad” (Negrin et al.,
2024, p. 272).

UsIPA’ COMO TERRITORIO

Chiapas es un estado que conforma la
geografia mexicana. Dentro de sus mu-
nicipios se encuentra Tila (figura 1),
ubicado en la denominada region Nor-
te del estado. En este espacio, habita
la etnia CH’ol, uno de los 12 grupos
identificados en la entidad. Dentro de
las localidades esta la que forma parte
del estudio: Usipa’, la cual tiene una
altitud de 617 metros sobre el nivel
del mar (figuras 2 y 3).

Figura 1. Ubicacion de Tila, Chiapas.

MACROLOCALIZACION

México

Chiapas |

Fuente: Jiménez, M., 2020.

Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160 « MIRADA ANTROPOLOGICA

ISSN: 2954-4297




Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

Figura 2. Ubicacion de Usipa’, en Tila, Chiapas.

Microlocalizacién /|
/
_,/

‘ L7 Usipa

; .L Municipio de Tila
XN

\\ ¥

7y,

%S
Estado de Chiapas

Fuente: Martinez, C., 2020.

Figura 3. Mapa de Usipa’.

INEGl == Frowseriran swmcscmams vmsnem somacenes

W, Espacio y datos de México -

B oo =0 0 o G

+ oKl

Fuente: INEGI, 2024.

Habitan la comunidad 1 341 personas.
Podria decirse que la poblacion es igual
tanto en presencia de mujeres y varones.
En el caso de ellas, representan el 50.11
% (672) y ellos el 49.89 (669), acorde
con los datos del Censo de Poblacion y
Vivienda 2020 del Instituto Nacional de
Estadistica y Geografia (INEGI, 2021).
El grado promedio de escolaridad es de
6.71 afios; es decir, la formacion basica
(primaria), si bien, ya se tiene presencia
de escuelas que permiten estudiar el ni-
vel medio superior. Por género, son los

varones quienes mas educacion formal
han recibido (7.25 afios respecto a 6.19
aflos para las mujeres). Aunque practi-
camente la localidad es indigena, la es-
colarizacion se ofrece en castellano, lo
cual afecta en el proceso de aprendizaje,
puesto que no se respeta el derecho a
recibir enseflanza en su lengua materna
(CH’ol). Se esta intentando que en for-
macion basica se ofrezca la formacion
en formato bilingtie.

La mayor parte de los hogares tie-
nen jefatura masculina, lo cual se refle-
ja también en la estructura comunitaria
donde ellos ocupan los cargos de repre-
sentacion (autoridad municipal, comisa-
riado ejidal, tesorero, consejo policial).

La actividad econdmica principal se
centra en los cultivos y algunas familias
se dedican a la ganaderia. En cuanto a
religion, la mayoria profesa el catolicis-
mo, aunque también hay presencia de
personas protestantes.

METODOLOGIA

Las experiencias de vida permiten cons-
truir significados socioculturales que
se gestan por la interaccién entre las
personas. Si bien, en la generacion de
conocimiento se privilegian los datos
que validan lo mas objetivamente posi-
ble los hallazgos, con miras a crear una
relacion de horizontalidad se realizo el
estudio con mujeres indigenas pertene-
cientes a la etnia Ch’ol, con base en un
intercambio oral donde se busco dotar
de significados a sus vivencias configu-
radas a partir del ritual de la pedida de

MIRADA ANTROPOLOGICA -« Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160

ISSN: 2954-4297

147



148

Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

mano que antecedio a sus matrimonios.
Este acercamiento a sus realidades se
dispuso a partir del enfoque etnografico
(Restrepo, 2018) en Usipa’, localidad
ubicada en Tila, Chiapas, para ofre-
cer una descripcion e interpretacion de
esta practica desde las significaciones
de las informantes.

El fendomeno, si bien como practica
cultural poco a poco va en desuso, re-
sulta de interés para comprender esta
forma de invalidar la agencia de las mu-
jeres para constituirse en una mercancia
en el sistema de comercio social, como
lo nombra Rubin (1975). Por lo tanto,
es importante identificar y describir tal
experiencia desde un territorio donde
predominan los usos y costumbres y que
colocan en desventaja al género femeni-
no, sobre todo a aquellas que son atra-
vesadas por la edad adulta mayor, por la
lengua y por su origen étnico. En suma,
los resultados surgen de un proceso dia-
logico para dotar de significados al acto
simbolico de la pedida de mano.

Asi, se determindé que los testimo-
nios se recabarian a través de platicas
con las abuelas (entrevistas, para otor-
garle el corte académico), las cuales se
realizaron en 2020 a través de preguntas
previamente estructuradas, con la posi-
bilidad de dejar abierta la oportunidad
de profundizar en la indagacion durante
las sesiones con cada participante. La
seleccion de las informantes obedecio al
criterio de haber sido “pedidas”, ademas
de ubicarse por arriba de los cincuenta
y cinco aflos, como un elemento clave
para identificar a las colaboradoras que

experimentaron el fenémeno durante
sus adolescencias, porque las mujeres
mas jovenes o en edad mediana ya tu-
vieron oportunidad de elegir con quién
unirse. El hecho de tener la apertura en
la comunidad para realizar la investi-
gacion y ser hablante de la lengua ori-
ginaria fueron factores esenciales para
establecer los primeros vinculos.

Parte crucial para facilitar el con-
tacto con otras informantes fueron las
primeras, que ofrecieron datos de sus
pares para invitarlas a dialogar y reca-
bar —desde sus narraciones—, esas
vivencias que se comparten en este
texto. La estrategia bola de nieve se
utiliza cuando no es sencillo locali-
zar desde la figura de quien investiga
a aquellas personas clave que ofrezcan
informacion (Stewart, s.f.).

En suma, se logré concretar siete en-
trevistas con colaboradoras entre los 55y
72 afios. Todas son abuelas y comparten,
ademas del origen territorial, que fueron
otorgadas en matrimonio entre los 13 y
los 15 afios; es decir, en plena adoles-
cencia. Al realizar los encuentros, sus
esposos continuaban con ellas. Como
dato sociocultural, ninguna concluy6 la
educacion basica y todas ejercen el cato-
licismo como religion. Ademas, dedican
la mayor parte del tiempo a las labores
domésticas y, eventualmente, colaboran
en las actividades del campo. Practica-
mente viven en condiciones de pobreza
y rezago social.

Cabe destacar que, por su origen, la
mayor parte de las mujeres son mono-
lingiies. En ese sentido, el intercambio

Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160 « MIRADA ANTROPOLOGICA

ISSN: 2954-4297



Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

se realiz6 principalmente en lengua ori-
ginaria CH’ol, en la variante de Tila.
Asi, en el texto se replicaran algunos
testimonios en tal lenguaje, con su res-
pectiva traduccion al espafiol. Asimis-
mo, para salvaguardar la fidelidad de
los fragmentos obtenidos en castellano,
se respetara la forma en que se expre-
saron porque ahi radica la riqueza cul-
tural y lingiiistica, aunque no respon-
dan a las formalidades que norman este
idioma. Finalmente, hay que declarar
que previo al didlogo, se les informo a
las colaboradoras sobre el alcance de
la investigacion y se garantizé el ano-
nimato de sus testimonios. Por ello,
en los fragmentos se usard una inicial
y un apellido, ademas de la edad para
identificar sus aportes.

Si bien las realidades personales se
conciben desde multiples aristas a las
cuales se dotan de significados varios,
si existen aspectos que son comunes
en la interaccion social que permite ca-
tegorizar la relacion construida por las
dindmicas basadas en los estereotipos y
roles de género. Asi, a partir del proceso
de la pedida de mano se intenta reflejar
como las practicas culturales influyen
en la desigualdad y vulneracion de de-
rechos de mujeres indigenas, que fueron
forzadas a un matrimonio porque asi se
lo dictaminan sus cosmovisiones.

L oS PRINCIPALES HALLAZGOS
DE LA INVESTIGACION

El origen del ritual del
pedimento de mano

La pedida de mano se ha venido reali-
zando en las regiones, pueblos y tribus
variadas y desde la percepcion en la lo-
calidad, su origen radica en la religion.
Es decir, bajo el precepto cristiano se
sustentan los principios en Usipa’, Tila,
Chiapas. El concepto de pedir mano se
remonta en la antigua tradicion que pro-
viene del Derecho Romano. Se asocia
al consentimiento que necesitaban las
novias por parte de su progenitor para
contraer matrimonio. Sin embargo, de
alguna manera se negociaba o arre-
glaba el casamiento de la hija (Lopez,
2014). Esta union tiene la finalidad de
crear una familia, la cual se considera
base de la sociedad.

El matrimonio entre la etnia CH’ol se
entiende como la union entre un varon y
una mujer. Es el mecanismo tradicional.
Generalmente las mujeres suelen ser
mas jovencitas respecto a los hombres,
que seran mayores de edad. Desde las
experiencias recopiladas, ellas no co-
nocieron la palabra noviazgo; en con-
secuencia, esa parte del proceso de ena-
moramiento nunca existio en sus vidas.
Ademas, no conocian a su futura pareja
cuando fueron pedidas.

Cruz (2014) refiere que entre los in-
digenas Ch’oles el casamiento era una
transaccion de una mujer, la cual era
cedida a cambio de dinero, despensas

MIRADA ANTROPOLOGICA -« Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160

ISSN: 2954-4297

149



150

Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

o ganado. Es decir, habia un intercam-
bio de una muchacha en respuesta a los
“regalos” que el padre del joven intere-
sado llevaba a su futuro consuegro. Ese
acto simbolizaba “apartar” a la futura
esposa y, bajo ese estatus se aseguraba
respeto por otros varones; es decir, sim-
bolicamente se construia un mensaje de
competencia que podria conllevar rivali-
dad y hasta humillacion, como describe
Rubin (1975). Ya no podia ser cortejada
porque, finalmente, se le concebia como
la propiedad de otro.

Asimismo, se consolidaba la estruc-
tura de parentesco, que en el caso es la
conformacion de una nueva familia. “El
parentesco es el idioma de la interaccion
social que organiza la actividad econo-
mica, politica y ceremonial, ademas de
sexual”, apunta Rubin (1975, p. 106). Y
en ese vinculo se creaba un conjunto de
privilegios y el pacto de confianza don-
de “los participantes en el intercambio
pasan a ser afines y sus descendientes
estaran relacionados por la sangre” (Ru-
bin, 1975, p. 109).

En ese sentido, cada localidad tendra
sus particularidades respecto a este ritual
previo al casamiento. En los pueblos ori-
ginarios o comunidades indigenas varia-
ra la forma en concebir el matrimonio.
En Usipa’, el asunto varia en referencia
a cdmo se organiza, por ejemplo, en al-
guna ciudad. Acorde con los datos reca-
bados, el primer momento se da con la
pedida de mano. En la lengua CH’ol se
denomina K 'ajtyi tyi’. Seguidamente, se
da paso al proceso consensual denomi-
nado “unidn libre” (porque mayoritaria-

mente eran menores de edad ante la ley
mexicana). El matrimonio CH’ol sucede
una vez que hayan vivido determinado
tiempo como pareja, o, “cuando ya te-
nian de dos a tres hijos, se casaban en lo
civil” (M. Arcos, 60 anos).

Asi, la pedida de mano —dirigida
por los padres de quienes contraeran
matrimonio—adquiere un simbolismo
cultural que se ha desarrollado a lo largo
de la historia comunitaria y que la dota-
ran de tradicion en relacion con otras lo-
calidades. Sin embargo, este paso refle-
ja desigualdad que afecta a las mujeres
porque se les expone a condiciones de
vulnerabilidad y violencias, como refie-
re Ortega (2017). Si bien tales eventos
son percibidos como una costumbre de
la localidad, con el reconocimiento de
los derechos de las mujeres, incluidas
las infancias y adolescencias, lo cierto
es que las leyes no son aplicadas tal cual
porque se priorizan los usos indigenas.

El reflejo de la cultura permea en to-
das las situaciones comunitarias. En el
caso, el proceso del matrimonio no esta
exento de practicas que se pueden con-
vertir en violentas en perjuicio de ado-
lescentes que fueron obligadas a casarse
con personas que ni siquiera conocian.
Tal fenémeno no es exclusivo de Usi-
pa’, sino que ocurre en diversos contex-
tos indigenas y rurales. Ejemplo de ello,
los trabajos realizados en Totonicapan,
Guatemala (Lopez, 2014; Say, 2008).

Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160 « MIRADA ANTROPOLOGICA

ISSN: 2954-4297



Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

Los espacios para iniciar “el cortejo”

Desde las narrativas obtenidas, se pue-
de afirmar que, dentro de este ritual no
existen fechas establecidas; es decir,
puede ocurrir en cualquier momento a
partir de la visita inesperada del padre
de un joven a la casa de la muchacha con
la que deseaba casarse. Hace aproxima-
damente cincuenta afios, la mayoria de
las personas vivian en terrenos aparta-
dos. Habia pocas viviendas y el terrufio
en su mayoria era montazal. No estaba
poblada como en la actualidad. Con el
tiempo, las personas fueron construyen-
do sus casas en una zona mas céntrica
y la poblacion empezo6 a agruparse para
generar la comunidad. En esa época se
la pasaban en las milpas; solo asistian al
pueblo para participar en algin evento
o festividad, como “...cuando llegaba
el dia del baile, todos bajaban al pueblo
en alguna celebracion que realizaban los
ancestros” (M. Arcos, 60 afios).

Asi, en el trayecto hacia el pueblo,
las mujeres caminaban y ahi es donde
los hombres las veian y decidian que las
querian como pareja, como narrd una de
las colaboradoras.

Mi papa me llevaba en la milpa a cargar lefa.
En el camino me encontraba con el mucha-
cho; no sentia atraccion por él. Era la primera
vez que nos vimos. Al dia siguiente sus pa-
dres me fueron a pedir. En la primera visita
llegaba un sefior, decia “s6lo vi que estaban
preparando pozol y platicando”. No sabia
nada a qué se debia la visita de esos hombres.
Mi mama se acercO a decirme en mi oido:
“ese hombre que esta sentado va ser tu es-
poso”. Yo no le daba importancia; pensé que
decia jugando que me decia... En la primera

visita llegaban los padres del muchacho y de-
cian: “venimos de visita a pedir su mujer de
mi hijo, que es su corazén de venir a pedirla
su hija. No sé qué dicen; por favor acepten.
Ya llego la edad de buscar su mujer; no todo
el tiempo le dara de comer su mama; tiene
que formar una familia”. (F. Lopez, 60 afios)

Como se puede observar, el trabajo se
torna en un espacio para la seleccion de
la futura esposa y este se gesta tanto en
la milpa como en el hogar. Los encuen-
tros sucedian en la cotidianidad de la
época. A la par, el camino y el arroyo
representaban ese transito hacia el ma-
trimonio, el cual, se reitera, las mujeres
no decidian sino que se les imponia por
la autoridad paterna.

Mi esposo y yo nos conocimos a las orillas
del arroyo. Llegaba con mi mama a lavar
ropa y, cuando pasaba cerca de la casa del
muchacho, sus padres me miraron. Todos los
dias iba al rio y sus padres me miraban fija-
mente. Yo no sabia por qué, hasta que, dentro
de un mes, me fueron a pedir. No nos cono-
ciamos. So6lo me llegaron a pedir sin conocer
el hombre. Mi mama estaba en el rio; mi papa
fue el que me regald. (M. Diaz, 72 afios)

Otros espacios fueron la escuela y las
areas de convivencia, sin importar que
las jovencitas no tuvieran la mayoria
de edad. “Me vieron en la escuela. Sus
padres del muchacho me fueron a pe-
dir, pero estaba chica todavia; tenia 15
anos”, (M. Arcos (70 afos). En el caso
de G. Benitez (55 anos), recuerda que
“en la cancha los hombres bajaban a to-
car violin y ahi me conocié mi esposo”.

MIRADA ANTROPOLOGICA -« Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160

ISSN: 2954-4297

151



152

Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

Yo no queria ir con el hombre. Como mis
padres ya habian aceptado, tuve que ir con
¢l. Es asi como me medio acuerdo, porque
igual era yo chiquita. No sabia nada y, es
mas, no dejaban que yo escuchara lo que
decian, porque para los ancianos era mala
educacion, como mi papa era muy estricto.
(F. Lopez, 60 afios)

A partir de la decision, los padres hacian
las visitas, las cuales tenian la intencion
de crear un acercamiento entre las fami-
lias y persuadir para que la muchacha
elegida fuera entregada al joven. Acor-
de con los testimonios, generalmente
en Usipa’ son tres momentos en que se
dan estas visitas, aunque hay localida-
des donde dos son suficiente. Como re-
lataron, durante la primera solo llegaba
el papa del futuro novio; en ocasiones,
iban acompafiados por otros varones,
pero nunca el interesado. En esa prime-
ra asistencia al hogar de la futura novia,
se decidia cuantas se realizarian poste-
riormente. Un hallazgo que se detecto
es que estas mayormente ocurrian en la
tarde, como una forma de impedir que
otras personas se enteraran del aconte-
cimiento, o evitar la competencia, como
anota Rubin (1975).

Se denota que la primera persona en
hablar es el progenitor del muchacho,
quien tendra que avalar a su hijo para que
le sea otorgada la autorizacion. A quien
se convence es al padre de la muchacha.
En el caso donde los varones superaban
los 30 afios, ya no era necesaria la visita
por parte de su padre, sino iban por su
propia cuenta a pedir a la mujer. La prin-
cipal cualidad que se destaca del hijo es
la responsabilidad. Se acompainaba el
discurso con la idea de “estar en edad”
para formar una familia. La duracion de

la pedida de mano dependia del didlogo
que desarrollaban en su momento.

Duraba como una hora o dos horas. Si saben
hablar bien, dura mas, porque algunos no sa-
ben pedir a la mujer. En la noche se hacia...
Vivian en el bosque; era privaciones. En cam-
bio, mis padres eran ejidatarios. Pero el viejo
de mi papa asi aceptd; no le importaba donde
venian el hombre. En la primera visita la mu-
chacha no sabia a qué llegaba el sefior. Ella
pensaba que solo llegaba de visita o pedir
ayuda para limpiar o sembrar la milpa. (M.
Arcos, 60 afios)

Es notorio, acorde con los testimonios,
que la decision se tomaba por los varo-
nes, lo cual restaba autonomia a las mu-
jeres, tanto a las madres como a las hi-
jas, las cuales apenas se encontraban en
la adolescencia y que, en pocos meses
eran otorgadas para formar una nueva
familia. Es decir, en la época no existia
la posibilidad de construir un vinculo ro-
mantico y debian sujetarse a las indica-
ciones establecidas por la autoridad que
representaba el padre.

El silencio como sujecion y dominancia

En la época reciente, en algunos contex-
tos rurales e indigenas todavia se consi-
dera al padre como la méxima autoridad.
El poder que simboliza se constituye en
un precepto que no se cuestiona y que se
construye desde las creencias, muchas
fundamentadas en la religion (Negrin et
al., 2020), asi como por el ejemplo per-
cibido desde el molde de la paternidad
tradicional (Rodriguez, 2019). Como se
ha visto, en la localidad la decision de

Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160 « MIRADA ANTROPOLOGICA

ISSN: 2954-4297



Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

casarse esta supeditada a la figura del
padre. En los casos recopilados, no hubo
consentimiento de las mujeres para
comprometerse y unir sus vidas. Ello
podria tener distintos trasfondos, pero
el hecho es que ninguna de ellas pudo
tener a oportunidad de elegir.

Me ofreci6 mi papa porque ya no podian
mantener a mis otros hermanitos. Un sefior
llegd a pedir plantio de platano. El mucha-
cho pregunt6: “;hay mujeres aqui?”. Y mi
papa contesto: “si hay”. Al dia siguiente el
muchacho llegd a visitar. Mi papa dijo: “ya
estoy enfermo; ya no puedo mantener a mi
hija. Tengo varias. Quiero entregarlas en mi
mano todavia. Su mama esta enferma y no les
puede dar comida. (L. Lopez, 70 afios)

Anteriormente llegaban los ancianos a
pedir a la mujer de sus hijos. Aunque ti no
quisieras al hombre, asi te ordenaban tus pa-
dres. Pedian la mujer de sus hijos, aunque ti
no lo conocias y asi te enviaban con él. No
tenias la libertad de responder a ese orden
que daban. Eran mis padres quien decidieron
con quién a juntarme. Me acuerdo cuando de-
cian: “hija, te vinieron a pedir la mano. Hoy
en adelante debes de portarte bien y aprender
hacer los oficios del hogar para que tus sue-
gros te vean bien. Dentro de ocho dias vendra
nuevamente al joven. Tendrads que ir porque
si me llega a pasar algo nadie te va cuidar”.
(M. Arcos, 60 afios)

Es notorio, acorde con los testimonios,
que la ausencia de agencia en las muje-
res ch’oles se reflejaba al momento en
que eran cedidas para el matrimonio. Es
decir, el contexto socioeconémico y las
construcciones culturales les impedian
opinar y tomar decisiones respecto a
sus cuerpos porque estaban supeditadas
a la autoridad paterna, quien proveia la
manutencion. La capacidad de autono-
mia era una posibilidad inexistente que

ni siquiera cruzaba por los pensamien-
tos de las colaboradoras. La estructura
de dominacion se construia en la fami-
lia a partir del simbolismo de la pater-
nidad y se trasladaba al esposo, quien
asumia el nuevo rol como dominante en
la relacion de poder construida bajo la
negociacion llamada casamiento. Asi,
las mujeres indigenas estaban imposibi-
litadas para actuar por si misma en su
rol de hija y adquirian la categoria como
objetos comercializables disfrazado del
mote de esposa, situacion que vivieron
sus antepasadas como madres y abuelas.
En suma, en el contexto historico y
territorial, se puede afirmar que estas
mujeres de la etnia ch’ol carecieron de
voz, que vivieron su adolescencia sien-
do madres y esposas y que finalmente,
con los cambios socioculturales que se
estan gestando en su comunidad, las
nuevas generaciones estan modificando
ese proceso en cuanto al matrimonio.

La peticion de mano, ;sinonimo
de compraventa?

Desde las narrativas obtenidas, se pue-
de afirmar que el proceso —ademas de
no otorgar la decision a las mujeres—
implicaba un intercambio de productos
a cambio de ellas. Asi, las familias del
novio llevaban en su segunda o tercera
visita, alimentos provenientes del cam-
po (cafia, cacao, maiz) o animales del
patio como pollos y pavos. En otros
casos, ofrendaban procesados como
azlcar, jabon, cacao y manteca. En al-
gunas ocasiones, el regalo consistia
en bebidas alcohdlicas.

MIRADA ANTROPOLOGICA -« Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160

ISSN: 2954-4297

153



154

Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

TESTIMONIO EN CH’OL

TRADUCCION AL ESPANOL

Mi ifiik’i ch’damob majlel tyi Naxaf jula’al cha’afi ima-
jchilob jini x-k’alédl, mi ch’dmob majlel lembal cha’an
ixim yik’oty bu’ul, tyi cha’sujtyelel k’ajtyifityel mi cha’
cha’afiob ty’afi, si muk’édch ijak’ob cha’afi mi ifiij-isd-
fityel jini alob. Jifii tyaty tyi iydld ke muk’4ch ya’i tyi
yuxsujtyelel mi cha’ k’otyiyob tyi ochank’in. CHa’an
muk’ix ifioj ujtyel 1i k’ajtyifityi’. Ityatyob jifi alob tyi
k’otyiyob ipdyoiiob majlel. Ktyaty tyi isu’boi: “kalo’bil
ta’ix tydli ipdyetyob majlel”, ma’af tyi k’ajtyibonl si
komaich majlel. Ma’ix chuki tyube chd’chix tyi majliyon
kuk’oty kiox-al kuk’otybd wa’li. (I. Lopez, 70 afios)

Llevaban algo para la familia. La primera vez llevaban
Cafia Real [bebida alcoholica] al papa de la muchacha
y a la mama llevaba pozol, maiz y frijol. En la segunda
visita platicaban si aceptaban al muchacho como su yer-
no. Mis padres decian que si y después llegaron en una
tercera visita por la tarde. Es donde cerraban el trato. Los
padres del muchacho llegaban preparados para llevarme.
Mi papa me decia: “hija, ya vinieron por ti”, sin que mis
padres me preguntaran si queria ir. Pues no me quedaba
de otra; tuve que ir con mi futuro esposo que ahorita ten-
go. (I. Lopez, 70 afios)

TYi yuxsujtyelel jifii tyaty alob yik’oty li alob tyi
ch’dmédyob majle majtyandl bajche’ presko, kayeta
yik’oty asukal. TYi yuxsujtyelel li alob tyi kdyli tyi wa-
yel tyi yotyoty ktyaty; junp’ej semanaj tyi kotyd ktyaty
tyi cholel cha’al ipdk’ ixim, bu’ul, yik’oty yantyakba.
(M. Diaz, 72 aios)

La tercera visita el padre del muchacho y el hijo llevaban
mercancia, refresco, galleta y azlcar. La tercera vez se
quedo en la casa de mis padres a dormir; una semana
para ayudar a trabajar en la milpa a sembrar maiz, frijol,
entre otros. (M. Diaz, 72 afos)

Acorde con las narrativas, la cantidad
de productos dependia de las condicio-
nes econdmicas del futuro esposo vy, al
recibir la familia los presentes, ellas no
podian negarse al matrimonio porque
hacerlo simbolizaba “mala suerte”. Es
decir, aunque los regalos representaban
una forma de agradecer el compromi-
so, en realidad estaban apartando y pa-
gando por una mujer. Asi, adquirian la
respetabilidad y no podrian ser pedidas
por otros muchachos y se obligaban a
guardar obediencia. Ademas, al cederlas
a los hombres, estaban entregando a al-
guien que no cuestionaria, sino que solo
se dedicaria a servirles.

Eran los padres del muchacho quien dialoga-
ban con mis padres. En ese momento decian:
“vengo a sacar a su hija para la esposa de mi
hijo. La voy a cuidar, no se preocupen. Mi
hijo ya quiere a alguien quien le sirva. Ya
estd grande y tengo mas hijos que atender”.
Mis padres respondian: “Mira, igual mi hija
ya sabe trabajar, cocinar, moler maiz y hacer

tortilla. Le hemos ensefiado. No hay ningiin
problema”. El hombre contestaba: “yo no
quiero a una mujer floja que no sepa trabajar;
yo busco a una mujer trabajadora”. Los pa-
dres si regafian cuando la mujer no acepta el
compromiso. El papa decia: “;No eres mujer
0 qué? ;Por eso no quieres marido? porque
el joven vino con regalo. Ya gastd y me sales
con que no quieres marido. Asi que ahi te ves
codmo vas a vivir’. (G. Benitez, 55 afios)

No sabia qué decir. Me puse triste y em-
pecé a llorar porque no sabia de lo que signi-
ficaba ese compromiso. Mi mamé me empe-
z6 a decir que, para tener marido, tenia que
levantarme temprano para hacer los quehacer
de la casa, moler el pozol, alistarle el desayu-
no y comida. Mi mama me empez06 a ensefiar
cOémo atender a mi marido, que tenia que obe-
decer todo lo que ¢l me decia. (R. Vazquez,
54 afios)

Aunque el acto de entregarlas es una
violacion a sus derechos, en las percep-
ciones de las informantes esta practica
cultural obedece a las normas prees-
tablecidas por sus ancestros, quienes
tienen mas conocimiento y, por lo tan-
to, deben mantenerlas. Asi, lejos de
ver este intercambio como una afrenta

Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160 « MIRADA ANTROPOLOGICA

ISSN: 2954-4297



Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

a sus agencias personales, persistie-
ron por muchos afios como forma de
compromiso y respeto.

Yo pienso que era necesario aprender a vivir
con un hombre, para trabajar y no para andar
de floja en la casa. Asi pensé. Cuando uno
esta chica no pensaba lo mismo. Yo decia a
mi misma que me estaban haciendo dafio por
mandarme con una persona mayor, ni de mi
gusto. Con el tiempo fui razonando era por el
bien. (M. Arcos, 60 afios)

A mi punto de vista era mejor lo de an-
tes porque te pedian delante de tus padres.
Pero ya ahora ya no se hace. Yo pensé que
asi se iba a seguir practicando, pero veo que
los jovenes se hablan en la escuela. Yo di-
ria que es mejor pedir permiso. Criar a un
hijo o una hija es dolor; es dificil. Por eso
hay que hablarle su mama, su papa. Pero ya
qué le hacemos si los jovenes ya no piensan
asi en la actualidad; se hablan en la calle.
(I. Lopez, 70 afios)

Las mujeres de la comunidad de Usipa’,
Tila, Chiapas, pese a no estar de acuer-
do en las decisiones que hicieron sus
padres, consideran la peticion de mano
como practica importante en su cultura
porque el matrimonio duraba para toda
la vida, lo cual se refleja en sus reali-
dades actuales porque todas continian
unidas con los hombres a los que fueron
entregadas en sus adolescencias.

La peticion de mano representa un
simbolo cultural significativo por el
valor y conocimiento que se transmi-
te generacionalmente, asi como obe-
diencia hacia sus mayores. Ademas,
al realizarse desde hace mas de cin-
cuenta afios, es una costumbre arrai-
gada y es una tradicion que dota de
identidad a la comunidad.

TESTIMONIO EN CH’OL

TRADUCCION AL ESPANOL

Mi kiia’tyai, ke ma’afn wokol, jinche’ chd’dch mi yélob
aj floxob, cha’afl ma’ai wokol, ma’afiik tyi jak’d, mach
wen tyi majliyon ba ty’afi. Wokox yiléd lakch’utyaty weil
chumulof; an lumal wefi chumulofi, che’ k’amon kiiox-
al mi pdyofi majlel li loktor mi yik’efiofl chuki yes kom.
(F. Lopez, 60 aios)

Pues, yo siento no hay problema, porque eran orden de
los ancianos, para que asi no haya problema, porque si
no hubiera obedecido, pues me hubiera ido mal. Pues
gracias a dios vivo bien; tengo terreno y hasta ahorita
vivo bien. Cuando estoy enferma mi marido me lleva al
doctor y me da lo yo quiera. (F. Lopez, 60 afios)

La libertad es una facultad que las abue-
las de Usipa’ no tuvieron en su juventud.
Ellas no pudieron elegir qué hacer en
sus vidas, puesto que fueron obligadas a

unirse a un hombre siendo adolescentes.
Se les ensefiaba someterse a la obedien-
cia a sus padres y luego a sus maridos
sin cuestionar ni negarse.

TESTIMONIO EN CH’OL

TRADUCCION AL ESPANOL

Ik’djni’baldch. Wenédch mi lak majlel che’ tyajla kpi’il.
Ma’ail mi lotyifiofilaj lak fiox-al. Anke ma’ain mulafl
lof kbd, pe td’dch wi’i mululof kba. Ojli kpi’il x-ixikob
ta’bi k’ajtyifityiyob je’el mi su’befioflob machbi wei tyi
majliyo’, jin che’ mach yomo’ ityajo’ ifiox-al. (R. Véz-
quez, 54 afios)

Es importante. Nos iba muy bien en el matrimonio. No
nos engafiaban nuestros esposos. Aunque no estabamos
enamorados, pero con el tiempo nos gustabamos. Pero
mis compaiieras mujeres que fueron pedidas en su tiem-
po me dicen que a ellas les fue mal en su relacion, porque
no querian juntarse. (R. Vazquez, 54 afos)

MIRADA ANTROPOLOGICA -« Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160

ISSN: 2954-4297

155



156

Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

La peticion de mano,
Jprdctica en desuso?

En la época reciente se estan gestando
cambios en la comunidad. Asi, de las
mujeres de Usipa’, seis mencionaron
que la pedida de mano tiene importancia
cultural para la etnia CH’ol y que este
ritual no deberia quedar en el olvido,
aunque es dificil con la informacion que
se recibe en medios de comunicacion
masiva como la radio, la television y el
internet, que ya tienen presencia en el te-
rritorio chiapaneco. Asimismo, por mo-
dificaciones en las costumbres en el area
rural asociadas a los vinculos amorosos.
Ejemplo, actualmente las parejas se dan
la oportunidad de conocerse, de tomar
la decision con quien desean formar una

familia, se informan y conocen nuevas
formas de socializarse.

Igualmente, con el proceso migrato-
rio por estudios o trabajo, tanto a otras
comunidades como fuera del Estado o
del pais, se reestructuran las dindmicas
culturales. Con el relevo generacional,
en algunas abuelas se da la reflexion en
cuanto a esa violacion a sus derechos y
cuestionan esa practica.

Yo pienso que me debid de preguntarme, pero
qué le hacemos si ya tomaron el aguardien-
te. Ellos qué le importaban... con el tiempo
fui razonando “;como fui tan tonta ir con un
hombre que no me gustaba?, ;por qué no de-
fendi mi derecho como mujer que soy?”. Pero
antes tenias que obedecer lo que te dijeran tus
padres porque si no, era una burla para ellos.
(F. Lépez, 60 afios)

TESTIMONIO EN CH’OL

TRADUCCION AL ESPANOL

TYi iyéld ke mach weii cha’ail ma’ai tyi kmulu, jini wi-
ik ta’ba xijk’iyon ktyaj. Jidi sioxixbd ktyaty ma’ail tyi
yon majlel che’ bajche’ junp’ej aldk’il. Ma’afi mi lotyi-
fiety tyi mich’iyon che’ tyi ujtyiyoii bajche’ ili. CHextyo-
ki mi kejel kmel; siejep ‘oriix. (M. Diaz, 72 afios)

Dije que esta mal porque no me gustaba el hombre con
quien se me mando a casarme. Ni siquiera el viejo de mi
padre me preguntd si me gustaba el joven. Me mando
como un animal. La verdad cémo me dio coraje porque
me paso asi. Ya qué le hago; ya estoy grande. (M. Diaz,
72 afios)

CONCLUSIONES

La cultura es dinamica y las practicas
que se gestaron hace medio siglo no son
iguales a las que se presentan en la épo-
ca contemporanea. Usipa’, poblacion
asentada en Tila, Chiapas, México no es
ajena a esos cambios, aun cuando haya
ideas que se arraigan en las configura-
ciones identitarias, como son las asocia-
das a los procesos de creacion de fami-
lia a través del ritual de la peticion de
mano. Como se ha referido lineas atras,

se busco identificar las percepciones en
las ahora abuelas de la etnia CH’ol de tal
localidad, quienes en sus adolescencias
fueron obligadas a unirse a varones que
no conocian. En la mayoria de los casos,
la decision fue inapelable por el someti-
miento hacia la figura paterna, configu-
rada a partir del machismo que impera
en la sociedad mexicana.

Si bien en sus realidades esta es una
practica cultural que ha ido modifican-

Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160 « MIRADA ANTROPOLOGICA

ISSN: 2954-4297



Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

dose, para la mayoria este rito deberia
permanecer porque les otorga identi-
dad como grupo y porque no se percibe
como una forma de violentarlas, sino
como una situacion establecida por los
usos y costumbres de su etnia. Asi, desde
la mirada de los derechos humanos y la
perspectiva de género, se podra afirmar
que fueron vulneradas y vendidas por
sus padres, pero en sus sentipensares no
deberian cuestionar la decision porque
estaban marcadas por sus ancestros.

En suma, se percibe un problema en
cuanto a eliminar las voces de las muje-
res en la estructura sociocultural y crear
esta situacion de intercambio forzado
bajo el comercio social, como refiere
Rubin (1975). Asi, las colaboradoras
choles ejercieron roles como esposas,
hijas y madres a partir de una estructura
de violencia cultural y de opresion cons-
tituida por el silencio y en la inhabili-
tacion para la toma de decisiones como
una manera de resguardar el respeto a
la figura masculina representada en los
padres y esposos. Por lo tanto, hay una
imposicion construida desde la ideolo-
gia cultural y religiosa a la cual debieron
obediencia, situacioén que las nuevas ge-
neraciones van eliminando poco a poco
en sus dinamicas de interaccion.

Con los cambios socioculturales, la
peticion de mano ha ido reestructuran-
dose en las nuevas generaciones, pero
desde las miradas de las abuelas choles
tendria que mantenerse como sindnimo
de respeto a la cultura, donde se privi-
legia las decisiones patriarcales y que,
desde sus conceptualizaciones del ma-

trimonio, garantizan que no habra sepa-
racion porque se compromete la palabra
y la honra ante la figura autoritaria de
los jefes de familia. Los acuerdos que
actualmente se toman en pareja no son
bien percibidos entre la mayoria de las
informantes, porque para ellas se rom-
pe una tradicion que han aprendido de
sus antepasados. Aunque sus narrativas
reflejaron oposicion al verse obligadas
al matrimonio en sus adolescencias,
comentaron que deberia persistir como
practica comunitaria.

Queda abierta la posibilidad de, en
otro momento, obtener las narrativas de
mujeres jovenes respecto a este ritual
comunitario en Usipa’, Chiapas para
contrastar su vision en cuanto a la es-
tructura del matrimonio y a la toma de
decisiones en cualquier plano de sus vi-
das. La realidad para chiapanecas atn es
de desigualdad en el acceso al disfrute
de los derechos humanos y se encuen-
tran en localidades donde permanecen
ideas sustentadas en la obediencia a
la figura paterna como una manera de
honrar su cultura, aunque ello implica
callarse y no cuestionar las situaciones
que las violentan y atentan con sus dig-
nidades. Seguramente, con la apertura a
formacion educativa formal y el acceso
a informacion de otras realidades, haya
quienes estén reflexionando sobre las
experiencias vividas por sus antecesoras
y que contribuya a crear agencia perso-
nal que se traslade a la transformacion
social donde tengan cabida para ejercer
liderazgos que beneficien a sus pares.

MIRADA ANTROPOLOGICA -« Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160

ISSN: 2954-4297

157



158

Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

REFERENCIAS

Adame, J. (2017). ;Qué es el
matrimonio? Su naturaleza ética y
Juridica. UNAM.

Asociacion Espafiola de Pediatria de
Atencion Primaria. (2010). El ma-
trimonio infantil: un tema oculto de
salud y derechos humanos. Pediatria
Atencion Primaria, X11(46). https://
bit.ly/47ajR6X

Balbuena, G. (2021). Matrimonio. As-
pectos generales en el derecho civil
v el canonico. Archivo General del
Estado de Puebla.

Chandomi, P. (2016). Matrimonios for-
zados en Chiapas: Cuando los Usos
vy Costumbres se imponen a la Cons-
titucion [PDF]. https://bit.ly/3Tfus-
HL

Codigo Civil Federal. (1928). Reforma
publicada en el Diario Oficial de la
Federacion el 17 de enero, 2024. Ca-
mara de Diputados del H. Congreso
de la Union.

Cruz, D. (2014). Significado e importan-
cia de las figuras y colores en la in-
dumentaria tradicional Ch’ol [Tesis
de Licenciatura, Universidad Inter-
cultural de Chiapas].

Espindola, A. y Moctezuma, D. (2023).
Cuidar y narrar la vida. Por una co-
municacion en defensa de nuestros
cuerpos y nuestras tierras. La Sandia
Digital, Laboratorio de Cultura Au-
diovisual AC.

Fals, O. (2015). Una sociologia sen-
tipensante para América Latina.
CLACSO, Siglo XXI.

Galtung, J. (2003). Violencia cultural.
Coleccion Cultura profunda y cul-
tura de conflicto. Gernika-Lumo:
Gernika Gogoratuz, Centro de Inves-
tigacion por la paz. Documento n°14.
https://Ic.cx/B2d0hu

Hernandez, O. (2023). Narrativas de
violencia y masculinidad carcelaria
en Ciudad Juarez, México. Antro-
pologia Experimental, (23), 241-
253.  https://doi.org/10.17561/rae.
v23.7850

Instituto Nacional de Estadistica y Geo-
grafia [INEGI]. (2021). Usipa’, Tila,
Chiapas. México en cifras. https://
bit.ly/3BmInXx

Instituto Nacional de Estadistica y Geo-
grafia [INEGI]. (2024). Mapa de
Usipa’. Espacio y datos de México.
https://bit.ly/47uzC8Z

Instituto Nacional de los Pueblos Indige-
nas [INPI]. (2017, 25 de noviembre).
Datos e indicadores sobre violencia
contra las mujeres indigenas [blog].
https://bit.ly/3Xf4VQa

Itchar, L. y Donati, J.I. (2014). Practicas
culturales. Universidad Nacional Ar-
turo Jauretche.

Lopez, P. (2014). Manifestaciones cul-
turales sobre la pedida y casamiento
que se practican en las comunidades
de chuatroj, Chiyax, Poxlajuj, Chu-
culjuyup y Viasquez del municipio
de Totonicapan, departamento de
Totonicapan (Curso de seminario,
Universidad de san Carlos de Guate-
mala).

Luna, J., Nazar, A. y Mariaca, R. (2020).
Matrimonio forzado y embarazo

Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160 « MIRADA ANTROPOLOGICA

ISSN: 2954-4297



Pedimento de mano...

Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

adolescente en indigenas de Amate-
nango del Valle, Chiapas. Una mira-
da desde las relaciones de género y
el cambio reproductivo. Papeles de
poblacion, 26(106), 35-73. https://
bit.ly/3yUpCsP

Negrin, G., Galindo, T. y Pérez, A.
(2020). Configuracion del machis-
mo y la homofobia en la identidad
de hombres de una familia indigena.
En V. Merifio et al. (Coords.) Gestion
del conocimiento. Perspectiva multi-
disciplinaria (Vol. 26). CEDINTER.

Negrin, G., Pérez, A. y Galindo, T.
(2024). Experiencias de acoso y hos-
tigamiento sexual entre varones de
Tabasco. Regiones y Desarrollo Sus-
tentable, 24(45), 269-289. https://
doi.org/10.63042/c3vnqw51

ONU. (1990). Convencion sobre los
Derechos del Nirio 1989. https://bit.
ly/4cTZoVd

Ortega, N. (2017). La mirada distrai-
da. Los matrimonios forzados en
las comunidades indigenas de Me-
xico: jtradicion cultural o violencia
de género? [PDF]. Suprema Corte
de Justicia de la Nacion. https://bit.
ly/3G7930n

Parella, S., Giiell, B. y Contreras, P.
(2023). Los matrimonios forzados
como forma de violencia de género
desde un enfoque interseccional. Re-
vista CIDOB d’Afers Internacionals,
133, 137-159. https://bit.ly/44LBx9e

Red por los Derechos de la Infancia
en México [REDIM]. (2022, 3 de
mayo). Matrimonio y union tempra-
na en ninias y adolescentes indigenas

MIRADA ANTROPOLOGICA -« Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160

de México. https://bit.ly/3 AlsGsj

Restrepo, E. (2018). Etnografia. Alcan-
ces, teénicas y éticas. Universidad
Nacional Mayor de San Marcos.

Rodriguez, A. (2019). La construccion
social de la paternidad en varones de
contextos rurales de Morelos, Méxi-
co. Antropologia Cuadernos de In-
vestigacion, (21), 12-26. https://doi.
org/10.26807/ant.v0i21.183

Rubin, G. (1975). El trafico de muje-
res: notas sobre la “economia politi-
ca” del sexo (Trad. S. Mastrangelo).
Nueva antropologia, 8(30) 98-145.
https://bit.ly/45NYutv

Santillan, M.L. (2021, 25 de noviem-
bre). De nifias a esposas. La proble-
matica del matrimonio infantil. Cien-
cia UNAM. https://bit.ly/3MxMy4i

Say, L. (2008). Las pedidas matrimonia-
les indigenas como un hecho cultural
tradicional. El caso de San Cristobal
Totonicapan, municipio de Totonica-
pan [Tesis de Licenciatura, Universi-
dad de Sancarlos de Guatemala].

Secretaria de Gobernacion [SEGOB].
(2019). Entran en vigor las reformas
al Codigo Civil Federal que prohiben
el matrimonio infantil y adolescente
[Boletin 133]. https://bit.ly/3Th4qnz

Stewart, L. (s.f.). Método de muestreo
de bola de nieve en la investiga-
cion. Consulta en 2024 de https://bit.
ly/3XwtN7j

UNICEF. (2023). Child marriage is a
violation of human rights, but is all
too common [El matrimonio infantil
es una violacion de los derechos hu-
manos, pero es demasiado comun].

ISSN: 2954-4297

| 159



Pedimento de mano... Vazquez Jiménez E., Negrin Nieto G., Parcero Martinez E.

https://bit.ly/3Xevkh0

UNICEF Meéxico. (2020, 2 de junio).
Agencias de la ONU saludan la pro-
hibicion del matrimonio infantil en
todo el territorio nacional [comuni-
cado de prensa]. https://bit.ly/4gcp-
vIW

Venegas, M. (2020). La masculinidad
como mascara: clase, género y sexua-
lidad en las masculinidades adoles-
centes. Convergencia, 27(el4142).
https://doi.org/10.29101/crcs.
v27i0.14142

160 Afio 21, No. 30, 2026, pp. 143-160 « MIRADA ANTROPOLOGICA
ISSN: 2954-4297



