
 MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
                                                                   ISSN: 2954-4297

143

PEDIMENTO DE MANO COMO EXPRESIÓN 
VIOLENTA HACIA MUJERES 
EN UN TERRITORIO CH’OL

MARRIAGE REQUEST AS A VIOLENT EXPRESSION TOWARDS WO-
MEN IN A CH’OL TERRITORY

Elizabeth Vázquez Jiménez*

https://orcid.org/0009-0007-4121-4952 

Gerson Negrín Nieto**

https://orcid.org/0000-0002-3811-747X

Elizabeth Parcero Martínez***

https://orcid.org/0009-0006-4639-6698

Fecha de entrega: 20 de septiembre de 2024
Fecha de aceptación: 16 de junio de 2025

Resumen 

El matrimonio forzado es una constante en el mundo. En 
México persisten como prácticas culturales, sobre todo, en 
poblaciones indígenas. A las mujeres se les quita la oportu-
nidad de elegir con quién casarse y el vínculo sucede siendo 
menores de edad legalmente. En ese sentido, se realizó un 
estudio cualitativo en un territorio CH’ol en Chiapas, don-
de se entrevistaron a siete mujeres mayores para describir 
sus sentires y pensares a partir del ritual de pedimento de 
mano. Se encontró que, aunque la decisión les resultó moles-
ta, debían obedecer y continuar con la tradición comunitaria 
que les da identidad. 

* Licenciada en Lengua y Cultura 
por la Universidad Intercultural del 
Estado de Tabasco. Forma parte de 
la etnia CH’ol. Ha realizado traba-
jos de vinculación comunitaria y 
colaboró en algunas actividades de 
traducción del castellano a su lengua 
materna. Contacto: elyvazquezjime-
nez@gmail.com 
** Doctor en Estudios de Género y 
Prevención de la Violencia. Realizó 
estudios de maestría en Relaciones 
Públicas y Procesos Directivos y es 
licenciado en Comunicación. Inves-
tigador posdoctoral en la Universi-
dad Autónoma de Tlaxcala. Candi-
dato a Investigador Nacional en el 
SNII-SECIHTI. Reconocido con el 
Perfil Deseable PRODEP y miembro 
del Sistema Estatal de Investigado-
res (CCyTET). Desarrolla la línea 
de investigación Género, identidad 
y derechos humanos en el Cuerpo 
Académico Sociedad y Diversidad 
Cultural (UIET-CA-3). Docente de 
la Licenciatura en Comunicación In-
tercultural de la UIET. Correo elec-
trónico: gerson.negrin@uiet.edu.mx



Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

144

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

Palabras clave: estudios de género; 
grupos étnicos; matrimonio; ritualidad; 
violencia de género

Abstract

Forced marriage is constant in the 
world. In Mexico they persist as cultu-
ral practices, especially in indigenous 
populations. Women are deprived of the 
opportunity to choose who to marry, and 
the bond happens when they are legally 
minors. In this sense, a qualitative study 
was carried out in a CH’ol territory in 
Chiapas, seven older women were in-
terviewed to describe their feelings and 
thoughts based on the ritual of asking 
for a hand. It was found that, although 
the decision was annoying to them, they 
had to obey and continue with the com-
munity tradition that gives them identity

Keywords: Gender Studies; Ethnic 
Groups; Marriage; Rituals; Gender-Ba-
sed Violence

Introducción 

Si bien las prácticas culturales están aso-
ciadas a las formas de convivir y perci-
bir las realidades según cada grupo, hay 
algunas acciones que deben cuestionar-
se desde el enfoque de los derechos hu-
manos y la perspectiva de género por-
que violentan a determinadas personas. 

En el presente documento, la mirada se 
centró en las narrativas de mujeres ma-
yores, pero que se construyeron a par-
tir de sus adolescencias cuando fueron 
obligadas a contraer matrimonio sin te-
ner la oportunidad de tomar la decisión 
por sí mismas. 

El matrimonio infantil y forzado con-
tinúa siendo una problemática mundial 
y se estima que, cada año, por lo menos 
12 millones de niñas se casan antes de 
cumplir la mayoría de edad (UNICEF, 
2023). Esta unión, por lo general, se rea-
liza con personas en edad mayor y tiene 
un alcance formal (legal) o informal (sin 
reconocimiento oficial). Asimismo, se 
pueden presentar casos en los que ambas 
partes son menores de dieciocho años. 
En la Convención sobre los Derechos 
del Niño (ONU, 1990) se considera este 
número como el reconocimiento de la 
mayoría de edad.

El matrimonio en México se ha con-
siderado como un contrato civil, unión o 
institución (Adame, 2017) dependiendo 
del Código Civil de cada entidad federa-
tiva. Lo que sí es claro, es en referencia 
que sólo puede darse entre dos personas 
(indistintamente de su sexo). Histórica-
mente, este acto asume el carácter de ci-
vil con las reformas realizadas (en 1859 
por Benito Juárez) a la legislación mexi-
cana (Balbuena, 2021). 

Jurídicamente, el Código Civil Fe-
deral (1928) establece en su artículo148 
que, para contraer matrimonio, es nece-
sario haber cumplido dieciocho años. 
Es decir, si una de las partes no eviden-
cia este requisito, no se puede realizar 

*** Maestra en Gestión Educativa y licenciada en Lengua y Cultura. Pro-
fesora adscrita al Centro de Estudios e Investigaciones en Lenguas de la 
UIET, el cual también coordina. Originaria del grupo étnico CH’ol, ha rea-
lizado traducciones a diversos documentos nacionales para facilitar el ac-
ceso a población indígena. Correo electrónico: eliza.parcero@uiet.edu.mx



 MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
                                                                   ISSN: 2954-4297

145

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

el acto (artículo 156). Además, se debe 
manifestar que se realiza por voluntad 
propia (artículo 98). Sin embargo, en 
los devenires de las interacciones socio-
culturales, es común encontrar familias 
constituidas por decisión unilateral de 
los padres que otorgaban la venia para 
consagrar un casamiento. Así, niñas y 
adolescentes eran obligadas a unirse a 
varones a los que en sus vidas ni siquie-
ra habían visto o tratado. En ese senti-
do, las uniones forzadas “se caracterizan 
por un control coercitivo, ejercido prin-
cipalmente por presión familiar y comu-
nitaria, que anula el consentimiento”, 
refieren Parella et al. (2023, p. 137).

El matrimonio infantil se ha prohi-
bido en México con las reformas reali-
zadas en 2019 al Código Civil Federal 
(Secretaría de Gobernación [SEGOB], 
2019), aunque en las realidades coti-
dianas para las mujeres persisten estas 
prácticas acuñadas históricamente en di-
versidad de contextos y que, para 2018 
se incrementó en su formato de unión 
libre (Luna et al. 2020; UNICEF Mé-
xico, 2020). Uno de esos espacios son 
los territorios indígenas, donde parecen 
ser mayoritarios los casos amparados 
bajo los usos y costumbres (Chandomí, 
2016). Ello provoca desigualdad social 
en perjuicio de las niñas y adolescentes 
porque reduce o elimina la posibilidad 
de disfrutar de sus derechos y las expo-
ne a múltiples formas de violencia en el 
hogar (Instituto Nacional de Pueblos In-
dígenas [INPI], 2017). 

Se percibe esta unión como la pre-
vención de las prácticas sexuales prema-

trimoniales y embarazos no planifica-
dos, cuando las evidencias contradicen 
esas percepciones (Asociación Española 
de Pediatría de Atención Primaria, 2010; 
Luna et al., 2020).

Las poblaciones indígenas y rura-
les mexicanas son donde persisten más 
casos relacionados con matrimonio in-
fantil, porque se sustentan en ideas ba-
sadas en la cultura, por sus religiones, 
incluso por motivos económicos. Ello 
puede tener un antecedente generacio-
nal y que impacta mayoritariamente 
a las mujeres (Santillán, 2021). Tal si-
tuación se presenta en territorios mexi-
canos como Chiapas, Guerrero, Esta-
do de México y Puebla, que es donde 
mayor población indígena existe. Sin 
embargo, por prevalencia son Sinaloa, 
Baja California Sur y Tamaulipas don-
de se gestan más matrimonios infantiles 
(Red por los Derechos de la Infancia 
en México [REDIM], 2022). 

En ese sentido, se realizó una inves-
tigación cualitativa orientada en identi-
ficar las percepciones de abuelas choles 
en la localidad de Usipa’, Tila, Chiapas 
respecto a sus procesos de matrimonio 
cuando eran adolescentes. Específica-
mente, se aborda el contenido desde el 
ritual del pedimento de mano (ocurrido 
en la década de 1960). La idea es visibi-
lizar, desde las narrativas de siete muje-
res chiapanecas, sus sentires y pensares 
asociados a esta práctica que vulneró sus 
derechos y desechó su toma de decisio-
nes para convertirlas en esposas. 



Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

146

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

Aproximación al concepto 
de cultura y violencia 

Si bien las definiciones varían, para el 
presente se emplea la conceptualización 
de cultura que ofrecen Itchart y Donati 
(2014) y que conciben las prácticas cul-
turales a partir de la cotidianidad.

La cultura es un modo de organizar la ex-
periencia. En ella se desarrolla el presente, 
anclado en un pasado y proyectando un fu-
turo. La cultura es una dimensión de análisis 
de todas las prácticas sociales, y, por ello, el 
espacio en el que se dirime la dinámica de la 
construcción y reelaboración continua, histó-
rica y cotidiana de los significados sociales, 
aquellos que generan definiciones al mismo 
tiempo que plantea un mundo posible. (It-
chart y Donati, 2014, p. 17)

Así, desde las significaciones subjetivas 
de las mujeres indígenas chiapanecas se 
puede construir conocimiento popular 
que conlleva reflexión desde lo social 
(Fals, 2015) y evidenciar esas realidades 
que habitan, donde la violencia de géne-
ro es una realidad manifiesta y comple-
ja, atravesada por otras categorías como 
el clasismo y el racismo que se estructu-
ran desde los discursos patriarcales (Es-
píndola y Moctezuma, 2023) y la mas-
culinidad privilegiada (Venegas, 2020). 
Entonces, la violencia no sólo se traduce 
en actos, sino también en simbolismos 
y subjetividades culturales que la legiti-
man (Galtung, 2003; Hernández, 2023).

En ese sentido, la violencia cultural 
parte desde la construcción del género 
porque “involucra sistemas de domi-
nancia construidas socialmente desde el 

deber y el ser que se otorga a las perso-
nas según su sexo, origen, clase social, 
escolaridad y muchos otros factores que 
configuran una representación de po-
der desde la sexualidad” (Negrín et al., 
2024, p. 272). 

Usipa’ como territorio 

Chiapas es un estado que conforma la 
geografía mexicana. Dentro de sus mu-
nicipios se encuentra Tila (figura 1), 
ubicado en la denominada región Nor-
te del estado. En este espacio, habita 
la etnia CH’ol, uno de los 12 grupos 
identificados en la entidad. Dentro de 
las localidades está la que forma parte 
del estudio: Usipa’, la cual tiene una 
altitud de 617 metros sobre el nivel 
del mar (figuras 2 y 3).
 

Figura 1. Ubicación de Tila, Chiapas.

Fuente: Jiménez, M., 2020.



 MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
                                                                   ISSN: 2954-4297

147

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

Figura 2. Ubicación de Usipa’, en Tila, Chiapas.

Fuente: Martínez, C., 2020.

Figura 3. Mapa de Usipa’.

Fuente: INEGI, 2024.

Habitan la comunidad 1 341 personas. 
Podría decirse que la población es igual 
tanto en presencia de mujeres y varones. 
En el caso de ellas, representan el 50.11 
% (672) y ellos el 49.89 (669), acorde 
con los datos del Censo de Población y 
Vivienda 2020 del Instituto Nacional de 
Estadística y Geografía (INEGI, 2021). 
El grado promedio de escolaridad es de 
6.71 años; es decir, la formación básica 
(primaria), si bien, ya se tiene presencia 
de escuelas que permiten estudiar el ni-
vel medio superior. Por género, son los 

varones quienes más educación formal 
han recibido (7.25 años respecto a 6.19 
años para las mujeres). Aunque prácti-
camente la localidad es indígena, la es-
colarización se ofrece en castellano, lo 
cual afecta en el proceso de aprendizaje, 
puesto que no se respeta el derecho a 
recibir enseñanza en su lengua materna 
(CH’ol). Se está intentando que en for-
mación básica se ofrezca la formación 
en formato bilingüe. 

La mayor parte de los hogares tie-
nen jefatura masculina, lo cual se refle-
ja también en la estructura comunitaria 
donde ellos ocupan los cargos de repre-
sentación (autoridad municipal, comisa-
riado ejidal, tesorero, consejo policial). 

La actividad económica principal se 
centra en los cultivos y algunas familias 
se dedican a la ganadería. En cuanto a 
religión, la mayoría profesa el catolicis-
mo, aunque también hay presencia de 
personas protestantes. 

Metodología

Las experiencias de vida permiten cons-
truir significados socioculturales que 
se gestan por la interacción entre las 
personas. Si bien, en la generación de 
conocimiento se privilegian los datos 
que validan lo más objetivamente posi-
ble los hallazgos, con miras a crear una 
relación de horizontalidad se realizó el 
estudio con mujeres indígenas pertene-
cientes a la etnia Ch’ol, con base en un 
intercambio oral donde se buscó dotar 
de significados a sus vivencias configu-
radas a partir del ritual de la pedida de 



Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

148

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

mano que antecedió a sus matrimonios. 
Este acercamiento a sus realidades se 
dispuso a partir del enfoque etnográfico 
(Restrepo, 2018) en Usipa’, localidad 
ubicada en Tila, Chiapas, para ofre-
cer una descripción e interpretación de 
esta práctica desde las significaciones 
de las informantes.

El fenómeno, si bien como práctica 
cultural poco a poco va en desuso, re-
sulta de interés para comprender esta 
forma de invalidar la agencia de las mu-
jeres para constituirse en una mercancía 
en el sistema de comercio social, como 
lo nombra Rubin (1975). Por lo tanto, 
es importante identificar y describir tal 
experiencia desde un territorio donde 
predominan los usos y costumbres y que 
colocan en desventaja al género femeni-
no, sobre todo a aquellas que son atra-
vesadas por la edad adulta mayor, por la 
lengua y por su origen étnico. En suma, 
los resultados surgen de un proceso dia-
lógico para dotar de significados al acto 
simbólico de la pedida de mano.

Así, se determinó que los testimo-
nios se recabarían a través de pláticas 
con las abuelas (entrevistas, para otor-
garle el corte académico), las cuales se 
realizaron en 2020 a través de preguntas 
previamente estructuradas, con la posi-
bilidad de dejar abierta la oportunidad 
de profundizar en la indagación durante 
las sesiones con cada participante. La 
selección de las informantes obedeció al 
criterio de haber sido “pedidas”, además 
de ubicarse por arriba de los cincuenta 
y cinco años, como un elemento clave 
para identificar a las colaboradoras que 

experimentaron el fenómeno durante 
sus adolescencias, porque las mujeres 
más jóvenes o en edad mediana ya tu-
vieron oportunidad de elegir con quién 
unirse. El hecho de tener la apertura en 
la comunidad para realizar la investi-
gación y ser hablante de la lengua ori-
ginaria fueron factores esenciales para 
establecer los primeros vínculos. 

Parte crucial para facilitar el con-
tacto con otras informantes fueron las 
primeras, que ofrecieron datos de sus 
pares para invitarlas a dialogar y reca-
bar —desde sus narraciones—, esas 
vivencias que se comparten en este 
texto. La estrategia bola de nieve se 
utiliza cuando no es sencillo locali-
zar desde la figura de quien investiga 
a aquellas personas clave que ofrezcan 
información (Stewart, s.f.). 

En suma, se logró concretar siete en-
trevistas con colaboradoras entre los 55 y 
72 años. Todas son abuelas y comparten, 
además del origen territorial, que fueron 
otorgadas en matrimonio entre los 13 y 
los 15 años; es decir, en plena adoles-
cencia. Al realizar los encuentros, sus 
esposos continuaban con ellas. Como 
dato sociocultural, ninguna concluyó la 
educación básica y todas ejercen el cato-
licismo como religión. Además, dedican 
la mayor parte del tiempo a las labores 
domésticas y, eventualmente, colaboran 
en las actividades del campo. Práctica-
mente viven en condiciones de pobreza 
y rezago social.

Cabe destacar que, por su origen, la 
mayor parte de las mujeres son mono-
lingües. En ese sentido, el intercambio 



 MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
                                                                   ISSN: 2954-4297

149

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

se realizó principalmente en lengua ori-
ginaria CH’ol, en la variante de Tila. 
Así, en el texto se replicarán algunos 
testimonios en tal lenguaje, con su res-
pectiva traducción al español. Asimis-
mo, para salvaguardar la fidelidad de 
los fragmentos obtenidos en castellano, 
se respetará la forma en que se expre-
saron porque ahí radica la riqueza cul-
tural y lingüística, aunque no respon-
dan a las formalidades que norman este 
idioma. Finalmente, hay que declarar 
que previo al diálogo, se les informó a 
las colaboradoras sobre el alcance de 
la investigación y se garantizó el ano-
nimato de sus testimonios. Por ello, 
en los fragmentos se usará una inicial 
y un apellido, además de la edad para 
identificar sus aportes.

Si bien las realidades personales se 
conciben desde múltiples aristas a las 
cuales se dotan de significados varios, 
sí existen aspectos que son comunes 
en la interacción social que permite ca-
tegorizar la relación construida por las 
dinámicas basadas en los estereotipos y 
roles de género. Así, a partir del proceso 
de la pedida de mano se intenta reflejar 
cómo las prácticas culturales influyen 
en la desigualdad y vulneración de de-
rechos de mujeres indígenas, que fueron 
forzadas a un matrimonio porque así se 
lo dictaminan sus cosmovisiones. 

Los principales hallazgos 
de la investigación

El origen del ritual del 
pedimento de mano

La pedida de mano se ha venido reali-
zando en las regiones, pueblos y tribus 
variadas y desde la percepción en la lo-
calidad, su origen radica en la religión. 
Es decir, bajo el precepto cristiano se 
sustentan los principios en Usipa’, Tila, 
Chiapas. El concepto de pedir mano se 
remonta en la antigua tradición que pro-
viene del Derecho Romano. Se asocia 
al consentimiento que necesitaban las 
novias por parte de su progenitor para 
contraer matrimonio. Sin embargo, de 
alguna manera se negociaba o arre-
glaba el casamiento de la hija (López, 
2014). Esta unión tiene la finalidad de 
crear una familia, la cual se considera 
base de la sociedad. 

El matrimonio entre la etnia CH’ol se 
entiende como la unión entre un varón y 
una mujer. Es el mecanismo tradicional. 
Generalmente las mujeres suelen ser 
más jovencitas respecto a los hombres, 
que serán mayores de edad. Desde las 
experiencias recopiladas, ellas no co-
nocieron la palabra noviazgo; en con-
secuencia, esa parte del proceso de ena-
moramiento nunca existió en sus vidas. 
Además, no conocían a su futura pareja 
cuando fueron pedidas. 

Cruz (2014) refiere que entre los in-
dígenas Ch’oles el casamiento era una 
transacción de una mujer, la cual era 
cedida a cambio de dinero, despensas 



Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

150

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

o ganado. Es decir, había un intercam-
bio de una muchacha en respuesta a los 
“regalos” que el padre del joven intere-
sado llevaba a su futuro consuegro. Ese 
acto simbolizaba “apartar” a la futura 
esposa y, bajo ese estatus se aseguraba 
respeto por otros varones; es decir, sim-
bólicamente se construía un mensaje de 
competencia que podría conllevar rivali-
dad y hasta humillación, como describe 
Rubin (1975). Ya no podía ser cortejada 
porque, finalmente, se le concebía como 
la propiedad de otro. 

Asimismo, se consolidaba la estruc-
tura de parentesco, que en el caso es la 
conformación de una nueva familia. “El 
parentesco es el idioma de la interacción 
social que organiza la actividad econó-
mica, política y ceremonial, además de 
sexual”, apunta Rubin (1975, p. 106). Y 
en ese vínculo se creaba un conjunto de 
privilegios y el pacto de confianza don-
de “los participantes en el intercambio 
pasan a ser afines y sus descendientes 
estarán relacionados por la sangre” (Ru-
bin, 1975, p. 109). 

En ese sentido, cada localidad tendrá 
sus particularidades respecto a este ritual 
previo al casamiento. En los pueblos ori-
ginarios o comunidades indígenas varia-
rá la forma en concebir el matrimonio. 
En Usipa’, el asunto varía en referencia 
a cómo se organiza, por ejemplo, en al-
guna ciudad. Acorde con los datos reca-
bados, el primer momento se da con la 
pedida de mano. En la lengua CH’ol se 
denomina K’ajtyi tyi’. Seguidamente, se 
da paso al proceso consensual denomi-
nado “unión libre” (porque mayoritaria-

mente eran menores de edad ante la ley 
mexicana). El matrimonio CH’ol sucede 
una vez que hayan vivido determinado 
tiempo como pareja, o, “cuando ya te-
nían de dos a tres hijos, se casaban en lo 
civil” (M. Arcos, 60 años). 

Así, la pedida de mano —dirigida 
por los padres de quienes contraerán 
matrimonio—adquiere un simbolismo 
cultural que se ha desarrollado a lo largo 
de la historia comunitaria y que la dota-
rán de tradición en relación con otras lo-
calidades. Sin embargo, este paso refle-
ja desigualdad que afecta a las mujeres 
porque se les expone a condiciones de 
vulnerabilidad y violencias, como refie-
re Ortega (2017). Si bien tales eventos 
son percibidos como una costumbre de 
la localidad, con el reconocimiento de 
los derechos de las mujeres, incluidas 
las infancias y adolescencias, lo cierto 
es que las leyes no son aplicadas tal cual 
porque se priorizan los usos indígenas. 

El reflejo de la cultura permea en to-
das las situaciones comunitarias. En el 
caso, el proceso del matrimonio no está 
exento de prácticas que se pueden con-
vertir en violentas en perjuicio de ado-
lescentes que fueron obligadas a casarse 
con personas que ni siquiera conocían. 
Tal fenómeno no es exclusivo de Usi-
pa’, sino que ocurre en diversos contex-
tos indígenas y rurales. Ejemplo de ello, 
los trabajos realizados en Totonicapán, 
Guatemala (López, 2014; Say, 2008).



 MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
                                                                   ISSN: 2954-4297

151

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

Los espacios para iniciar “el cortejo”

Desde las narrativas obtenidas, se pue-
de afirmar que, dentro de este ritual no 
existen fechas establecidas; es decir, 
puede ocurrir en cualquier momento a 
partir de la visita inesperada del padre 
de un joven a la casa de la muchacha con 
la que deseaba casarse. Hace aproxima-
damente cincuenta años, la mayoría de 
las personas vivían en terrenos aparta-
dos. Había pocas viviendas y el terruño 
en su mayoría era montazal. No estaba 
poblada como en la actualidad. Con el 
tiempo, las personas fueron construyen-
do sus casas en una zona más céntrica 
y la población empezó a agruparse para 
generar la comunidad. En esa época se 
la pasaban en las milpas; sólo asistían al 
pueblo para participar en algún evento 
o festividad, como “…cuando llegaba 
el día del baile, todos bajaban al pueblo 
en alguna celebración que realizaban los 
ancestros” (M. Arcos, 60 años).

Así, en el trayecto hacia el pueblo, 
las mujeres caminaban y ahí es donde 
los hombres las veían y decidían que las 
querían como pareja, como narró una de 
las colaboradoras. 

Mi papá me llevaba en la milpa a cargar leña. 
En el camino me encontraba con el mucha-
cho; no sentía atracción por él. Era la primera 
vez que nos vimos. Al día siguiente sus pa-
dres me fueron a pedir. En la primera visita 
llegaba un señor, decía “sólo vi que estaban 
preparando pozol y platicando”. No sabía 
nada a qué se debía la visita de esos hombres. 
Mi mamá se acercó a decirme en mi oído: 
“ese hombre que está sentado va ser tu es-
poso”. Yo no le daba importancia; pensé que 
decía jugando que me decía… En la primera 

visita llegaban los padres del muchacho y de-
cían: “venimos de visita a pedir su mujer de 
mi hijo, que es su corazón de venir a pedirla 
su hija. No sé qué dicen; por favor acepten. 
Ya llegó la edad de buscar su mujer; no todo 
el tiempo le dará de comer su mamá; tiene 
que formar una familia”. (F. López, 60 años)

Como se puede observar, el trabajo se 
torna en un espacio para la selección de 
la futura esposa y este se gesta tanto en 
la milpa como en el hogar. Los encuen-
tros sucedían en la cotidianidad de la 
época. A la par, el camino y el arroyo 
representaban ese tránsito hacia el ma-
trimonio, el cual, se reitera, las mujeres 
no decidían sino que se les imponía por 
la autoridad paterna.

Mi esposo y yo nos conocimos a las orillas 
del arroyo. Llegaba con mi mamá a lavar 
ropa y, cuando pasaba cerca de la casa del 
muchacho, sus padres me miraron. Todos los 
días iba al río y sus padres me miraban fija-
mente. Yo no sabía por qué, hasta que, dentro 
de un mes, me fueron a pedir. No nos cono-
cíamos. Sólo me llegaron a pedir sin conocer 
el hombre. Mi mamá estaba en el río; mi papá 
fue el que me regaló. (M. Díaz, 72 años)

Otros espacios fueron la escuela y las 
áreas de convivencia, sin importar que 
las jovencitas no tuvieran la mayoría 
de edad. “Me vieron en la escuela. Sus 
padres del muchacho me fueron a pe-
dir, pero estaba chica todavía; tenía 15 
años”, (M. Arcos (70 años). En el caso 
de G. Benítez (55 años), recuerda que 
“en la cancha los hombres bajaban a to-
car violín y ahí me conoció mi esposo”.



Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

152

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

Yo no quería ir con el hombre. Como mis 
padres ya habían aceptado, tuve que ir con 
él. Es así como me medio acuerdo, porque 
igual era yo chiquita. No sabía nada y, es 
más, no dejaban que yo escuchara lo que 
decían, porque para los ancianos era mala 
educación, como mi papá era muy estricto. 
(F. López, 60 años)

A partir de la decisión, los padres hacían 
las visitas, las cuales tenían la intención 
de crear un acercamiento entre las fami-
lias y persuadir para que la muchacha 
elegida fuera entregada al joven. Acor-
de con los testimonios, generalmente 
en Usipa’ son tres momentos en que se 
dan estas visitas, aunque hay localida-
des donde dos son suficiente. Como re-
lataron, durante la primera sólo llegaba 
el papá del futuro novio; en ocasiones, 
iban acompañados por otros varones, 
pero nunca el interesado. En esa prime-
ra asistencia al hogar de la futura novia, 
se decidía cuántas se realizarían poste-
riormente. Un hallazgo que se detectó 
es que estas mayormente ocurrían en la 
tarde, como una forma de impedir que 
otras personas se enteraran del aconte-
cimiento, o evitar la competencia, como 
anota Rubin (1975). 

Se denota que la primera persona en 
hablar es el progenitor del muchacho, 
quien tendrá que avalar a su hijo para que 
le sea otorgada la autorización. A quien 
se convence es al padre de la muchacha. 
En el caso donde los varones superaban 
los 30 años, ya no era necesaria la visita 
por parte de su padre, sino iban por su 
propia cuenta a pedir a la mujer. La prin-
cipal cualidad que se destaca del hijo es 
la responsabilidad. Se acompañaba el 
discurso con la idea de “estar en edad” 
para formar una familia. La duración de 

la pedida de mano dependía del diálogo 
que desarrollaban en su momento.

Duraba como una hora o dos horas. Si saben 
hablar bien, dura más, porque algunos no sa-
ben pedir a la mujer. En la noche se hacía… 
Vivían en el bosque; era privaciones. En cam-
bio, mis padres eran ejidatarios. Pero el viejo 
de mi papá así aceptó; no le importaba donde 
venían el hombre. En la primera visita la mu-
chacha no sabía a qué llegaba el señor. Ella 
pensaba que solo llegaba de visita o pedir 
ayuda para limpiar o sembrar la milpa. (M. 
Arcos, 60 años)

Es notorio, acorde con los testimonios, 
que la decisión se tomaba por los varo-
nes, lo cual restaba autonomía a las mu-
jeres, tanto a las madres como a las hi-
jas, las cuales apenas se encontraban en 
la adolescencia y que, en pocos meses 
eran otorgadas para formar una nueva 
familia. Es decir, en la época no existía 
la posibilidad de construir un vínculo ro-
mántico y debían sujetarse a las indica-
ciones establecidas por la autoridad que 
representaba el padre. 

El silencio como sujeción y dominancia

En la época reciente, en algunos contex-
tos rurales e indígenas todavía se consi-
dera al padre como la máxima autoridad. 
El poder que simboliza se constituye en 
un precepto que no se cuestiona y que se 
construye desde las creencias, muchas 
fundamentadas en la religión (Negrín et 
al., 2020), así como por el ejemplo per-
cibido desde el molde de la paternidad 
tradicional (Rodríguez, 2019). Como se 
ha visto, en la localidad la decisión de 



 MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
                                                                   ISSN: 2954-4297

153

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

casarse está supeditada a la figura del 
padre. En los casos recopilados, no hubo 
consentimiento de las mujeres para 
comprometerse y unir sus vidas. Ello 
podría tener distintos trasfondos, pero 
el hecho es que ninguna de ellas pudo 
tener a oportunidad de elegir. 

Me ofreció mi papá porque ya no podían 
mantener a mis otros hermanitos. Un señor 
llegó a pedir plantío de plátano. El mucha-
cho preguntó: “¿hay mujeres aquí?”. Y mi 
papá contestó: “sí hay”. Al día siguiente el 
muchacho llegó a visitar. Mi papá dijo: “ya 
estoy enfermo; ya no puedo mantener a mi 
hija. Tengo varias. Quiero entregarlas en mi 
mano todavía. Su mamá está enferma y no les 
puede dar comida. (L. López, 70 años)

Anteriormente llegaban los ancianos a 
pedir a la mujer de sus hijos. Aunque tú no 
quisieras al hombre, así te ordenaban tus pa-
dres. Pedían la mujer de sus hijos, aunque tú 
no lo conocías y así te enviaban con él. No 
tenías la libertad de responder a ese orden 
que daban. Eran mis padres quien decidieron 
con quién a juntarme. Me acuerdo cuando de-
cían: “hija, te vinieron a pedir la mano. Hoy 
en adelante debes de portarte bien y aprender 
hacer los oficios del hogar para que tus sue-
gros te vean bien. Dentro de ocho días vendrá 
nuevamente al joven. Tendrás que ir porque 
si me llega a pasar algo nadie te va cuidar”. 
(M. Arcos, 60 años)

Es notorio, acorde con los testimonios, 
que la ausencia de agencia en las muje-
res ch’oles se reflejaba al momento en 
que eran cedidas para el matrimonio. Es 
decir, el contexto socioeconómico y las 
construcciones culturales les impedían 
opinar y tomar decisiones respecto a 
sus cuerpos porque estaban supeditadas 
a la autoridad paterna, quien proveía la 
manutención. La capacidad de autono-
mía era una posibilidad inexistente que 

ni siquiera cruzaba por los pensamien-
tos de las colaboradoras. La estructura 
de dominación se construía en la fami-
lia a partir del simbolismo de la pater-
nidad y se trasladaba al esposo, quien 
asumía el nuevo rol como dominante en 
la relación de poder construida bajo la 
negociación llamada casamiento. Así, 
las mujeres indígenas estaban imposibi-
litadas para actuar por sí misma en su 
rol de hija y adquirían la categoría como 
objetos comercializables disfrazado del 
mote de esposa, situación que vivieron 
sus antepasadas como madres y abuelas. 

En suma, en el contexto histórico y 
territorial, se puede afirmar que estas 
mujeres de la etnia ch’ol carecieron de 
voz, que vivieron su adolescencia sien-
do madres y esposas y que finalmente, 
con los cambios socioculturales que se 
están gestando en su comunidad, las 
nuevas generaciones están modificando 
ese proceso en cuanto al matrimonio. 

La petición de mano, ¿sinónimo 
de compraventa?

Desde las narrativas obtenidas, se pue-
de afirmar que el proceso —además de 
no otorgar la decisión a las mujeres— 
implicaba un intercambio de productos 
a cambio de ellas. Así, las familias del 
novio llevaban en su segunda o tercera 
visita, alimentos provenientes del cam-
po (caña, cacao, maíz) o animales del 
patio como pollos y pavos. En otros 
casos, ofrendaban procesados como 
azúcar, jabón, cacao y manteca. En al-
gunas ocasiones, el regalo consistía 
en bebidas alcohólicas. 



Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

154

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

Acorde con las narrativas, la cantidad 
de productos dependía de las condicio-
nes económicas del futuro esposo y, al 
recibir la familia los presentes, ellas no 
podían negarse al matrimonio porque 
hacerlo simbolizaba “mala suerte”. Es 
decir, aunque los regalos representaban 
una forma de agradecer el compromi-
so, en realidad estaban apartando y pa-
gando por una mujer. Así, adquirían la 
respetabilidad y no podrían ser pedidas 
por otros muchachos y se obligaban a 
guardar obediencia. Además, al cederlas 
a los hombres, estaban entregando a al-
guien que no cuestionaría, sino que sólo 
se dedicaría a servirles. 

Eran los padres del muchacho quien dialoga-
ban con mis padres. En ese momento decían: 
“vengo a sacar a su hija para la esposa de mi 
hijo. La voy a cuidar, no se preocupen. Mi 
hijo ya quiere a alguien quien le sirva. Ya 
está grande y tengo más hijos que atender”. 
Mis padres respondían: “Mira, igual mi hija 
ya sabe trabajar, cocinar, moler maíz y hacer 

tortilla. Le hemos enseñado. No hay ningún 
problema”. El hombre contestaba: “yo no 
quiero a una mujer floja que no sepa trabajar; 
yo busco a una mujer trabajadora”. Los pa-
dres sí regañan cuando la mujer no acepta el 
compromiso. El papá decía: “¿No eres mujer 
o qué? ¿Por eso no quieres marido? porque 
el joven vino con regalo. Ya gastó y me sales 
con que no quieres marido. Así que ahí te ves 
cómo vas a vivir”. (G. Benítez, 55 años)

No sabía qué decir. Me puse triste y em-
pecé a llorar porque no sabía de lo que signi-
ficaba ese compromiso. Mi mamá me empe-
zó a decir que, para tener marido, tenía que 
levantarme temprano para hacer los quehacer 
de la casa, moler el pozol, alistarle el desayu-
no y comida. Mi mamá me empezó a enseñar 
cómo atender a mi marido, que tenía que obe-
decer todo lo que él me decía. (R. Vázquez, 
54 años)

Aunque el acto de entregarlas es una 
violación a sus derechos, en las percep-
ciones de las informantes esta práctica 
cultural obedece a las normas prees-
tablecidas por sus ancestros, quienes 
tienen más conocimiento y, por lo tan-
to, deben mantenerlas. Así, lejos de 
ver este intercambio como una afrenta 

Testimonio en ch’ol Traducción al español

Mi iñik’i ch’ämob majlel tyi ñaxañ jula’al cha’añ ima-
jchilob jiñi x-k’aläl, mi ch’ämob majlel lembal cha’añ 
ityaty jiñi x-k’aläl, jiñi ña’äl mi ch’äma majlel sa’, 
ixim yik’oty bu’ul, tyi cha’sujtyelel k’ajtyiñtyel mi cha’ 
cha’añob ty’añ, si muk’äch ijak’ob cha’añ mi iñij-isä-
ñtyel jiñi alob. Jiñi tyaty tyi iyälä ke muk’äch ya’i tyi 
yuxsujtyelel mi cha’ k’otyiyob tyi ochank’iñ. CHa’añ 
muk’ix iñoj ujtyel li k’ajtyiñtyi’. Ityatyob jiñi alob tyi 
k’otyiyob ipäyoñob majlel. Ktyaty tyi isu’boñ: “kalo’bil 
ta’ix tyäli ipäyetyob majlel”, ma’añ tyi k’ajtyiboñ si 
komäch majlel. Ma’ix chuki tyube chä’chix tyi majliyoñ 
kuk’oty kñox-al kuk’otybä wa’li. (I. López, 70 años)

Llevaban algo para la familia. La primera vez llevaban 
Caña Real [bebida alcohólica] al papá de la muchacha 
y a la mamá llevaba pozol, maíz y frijol. En la segunda 
visita platicaban si aceptaban al muchacho como su yer-
no. Mis padres decían que sí y después llegaron en una 
tercera visita por la tarde. Es donde cerraban el trato. Los 
padres del muchacho llegaban preparados para llevarme. 
Mi papá me decía: “hija, ya vinieron por ti”, sin que mis 
padres me preguntaran si quería ir. Pues no me quedaba 
de otra; tuve que ir con mi futuro esposo que ahorita ten-
go. (I. López, 70 años)

TYi yuxsujtyelel jiñi tyaty alob yik’oty li alob tyi 
ch’ämäyob majle majtyañäl bajche’ presko, kayeta 
yik’oty asukal. TYi yuxsujtyelel li alob tyi käyli tyi wä-
yel tyi yotyoty ktyaty; junp’ej semañaj tyi kotyä ktyaty 
tyi cholel cha’añ ipäk’ ixim, bu’ul, yik’oty yantyakbä. 
(M. Díaz, 72 años)

La tercera visita el padre del muchacho y el hijo llevaban 
mercancía, refresco, galleta y azúcar. La tercera vez se 
quedó en la casa de mis padres a dormir; una semana 
para ayudar a trabajar en la milpa a sembrar maíz, frijol, 
entre otros. (M. Díaz, 72 años)



 MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
                                                                   ISSN: 2954-4297

155

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

a sus agencias personales, persistie-
ron por muchos años como forma de 
compromiso y respeto.
 

Yo pienso que era necesario aprender a vivir 
con un hombre, para trabajar y no para andar 
de floja en la casa. Así pensé. Cuando uno 
está chica no pensaba lo mismo. Yo decía a 
mí misma que me estaban haciendo daño por 
mandarme con una persona mayor, ni de mi 
gusto. Con el tiempo fui razonando era por el 
bien. (M. Arcos, 60 años)

A mi punto de vista era mejor lo de an-
tes porque te pedían delante de tus padres. 
Pero ya ahora ya no se hace. Yo pensé que 
así se iba a seguir practicando, pero veo que 
los jóvenes se hablan en la escuela. Yo di-
ría que es mejor pedir permiso. Criar a un 
hijo o una hija es dolor; es difícil. Por eso 
hay que hablarle su mamá, su papá. Pero ya 
qué le hacemos si los jóvenes ya no piensan 
así en la actualidad; se hablan en la calle. 
(I. López, 70 años)

Las mujeres de la comunidad de Usipa’, 
Tila, Chiapas, pese a no estar de acuer-
do en las decisiones que hicieron sus 
padres, consideran la petición de mano 
como práctica importante en su cultura 
porque el matrimonio duraba para toda 
la vida, lo cual se refleja en sus reali-
dades actuales porque todas continúan 
unidas con los hombres a los que fueron 
entregadas en sus adolescencias. 

La petición de mano representa un 
símbolo cultural significativo por el 
valor y conocimiento que se transmi-
te generacionalmente, así como obe-
diencia hacia sus mayores. Además, 
al realizarse desde hace más de cin-
cuenta años, es una costumbre arrai-
gada y es una tradición que dota de 
identidad a la comunidad. 

Testimonio en ch’ol Traducción al español

Mi kña’tyañ, ke ma’añ wokol, jinche’ chä’äch mi yälob 
aj ñoxob, cha’añ ma’añ wokol, ma’añik tyi jak’ä, mach 
weñ tyi majliyoñ bä ty’añ. Wokox yälä lakch’utyaty weñ 
chumuloñ; añ lumal weñ chumuloñ, che’ k’amoñ kñox-
al mi päyoñ majlel li loktor mi yäk’eñoñ chuki yes kom. 
(F. López, 60 años)

Pues, yo siento no hay problema, porque eran orden de 
los ancianos, para que así no haya problema, porque si 
no hubiera obedecido, pues me hubiera ido mal. Pues 
gracias a dios vivo bien; tengo terreno y hasta ahorita 
vivo bien. Cuando estoy enferma mi marido me lleva al 
doctor y me da lo yo quiera. (F. López, 60 años)

Testimonio en ch’ol Traducción al español

Ik’äjñi’baläch. Weñäch mi lak majlel che’ tyajla kpi’il. 
Ma’añ mi lotyiñoñlaj lak ñox-al. Anke ma’añ mulañ 
loñ kbä, pe tä’äch wi’i mululoñ kbä. Ojli kpi’il x-ixikob 
ta’bä k’ajtyiñtyiyob je’el mi su’beñoñob machbi weñ tyi 
majliyo’, jin che’ mach yomo’ ityajo’ iñox-al. (R. Váz-
quez, 54 años)

Es importante. Nos iba muy bien en el matrimonio. No 
nos engañaban nuestros esposos. Aunque no estábamos 
enamorados, pero con el tiempo nos gustábamos. Pero 
mis compañeras mujeres que fueron pedidas en su tiem-
po me dicen que a ellas les fue mal en su relación, porque 
no querían juntarse. (R. Vázquez, 54 años)

La libertad es una facultad que las abue-
las de Usipa’ no tuvieron en su juventud. 
Ellas no pudieron elegir qué hacer en 
sus vidas, puesto que fueron obligadas a 

unirse a un hombre siendo adolescentes. 
Se les enseñaba someterse a la obedien-
cia a sus padres y luego a sus maridos 
sin cuestionar ni negarse.



Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

156

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

La petición de mano, 
¿práctica en desuso?

En la época reciente se están gestando 
cambios en la comunidad. Así, de las 
mujeres de Usipa’, seis mencionaron 
que la pedida de mano tiene importancia 
cultural para la etnia CH’ol y que este 
ritual no debería quedar en el olvido, 
aunque es difícil con la información que 
se recibe en medios de comunicación 
masiva como la radio, la televisión y el 
internet, que ya tienen presencia en el te-
rritorio chiapaneco. Asimismo, por mo-
dificaciones en las costumbres en el área 
rural asociadas a los vínculos amorosos. 
Ejemplo, actualmente las parejas se dan 
la oportunidad de conocerse, de tomar 
la decisión con quien desean formar una 

familia, se informan y conocen nuevas 
formas de socializarse. 

Igualmente, con el proceso migrato-
rio por estudios o trabajo, tanto a otras 
comunidades como fuera del Estado o 
del país, se reestructuran las dinámicas 
culturales. Con el relevo generacional, 
en algunas abuelas se da la reflexión en 
cuanto a esa violación a sus derechos y 
cuestionan esa práctica. 

Yo pienso que me debió de preguntarme, pero 
qué le hacemos si ya tomaron el aguardien-
te. Ellos qué le importaban… con el tiempo 
fui razonando “¿cómo fui tan tonta ir con un 
hombre que no me gustaba?, ¿por qué no de-
fendí mi derecho como mujer que soy?”. Pero 
antes tenías que obedecer lo que te dijeran tus 
padres porque si no, era una burla para ellos. 
(F. López, 60 años)

Conclusiones

La cultura es dinámica y las prácticas 
que se gestaron hace medio siglo no son 
iguales a las que se presentan en la épo-
ca contemporánea. Usipa’, población 
asentada en Tila, Chiapas, México no es 
ajena a esos cambios, aun cuando haya 
ideas que se arraigan en las configura-
ciones identitarias, como son las asocia-
das a los procesos de creación de fami-
lia a través del ritual de la petición de 
mano. Como se ha referido líneas atrás, 

se buscó identificar las percepciones en 
las ahora abuelas de la etnia CH’ol de tal 
localidad, quienes en sus adolescencias 
fueron obligadas a unirse a varones que 
no conocían. En la mayoría de los casos, 
la decisión fue inapelable por el someti-
miento hacia la figura paterna, configu-
rada a partir del machismo que impera 
en la sociedad mexicana. 

Si bien en sus realidades esta es una 
práctica cultural que ha ido modificán-

Testimonio en ch’ol Traducción al español

TYi iyälä ke mach weñ cha’añ ma’añ tyi kmulu, jiñi wi-
ñik ta’bä xijk’iyoñ ktyaj. Jiñi ñoxixbä ktyaty ma’añ tyi 
k’ajtyiboñ si mi kmulañ jiñi wiñik. Ta’jach ijäp choko-
yoñ majlel che’ bajche’ junp’ej aläk’il. Ma’añ mi lotyi-
ñety tyi mich’iyoñ che’ tyi ujtyiyoñ bajche’ ili. CHextyo-
ki mi kejel kmel; ñejep’oñix. (M. Díaz, 72 años)

Dije que está mal porque no me gustaba el hombre con 
quien se me mandó a casarme. Ni siquiera el viejo de mi 
padre me preguntó si me gustaba el joven. Me mandó 
como un animal. La verdad cómo me dio coraje porque 
me pasó así. Ya qué le hago; ya estoy grande. (M. Díaz, 
72 años)



 MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
                                                                   ISSN: 2954-4297

157

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

dose, para la mayoría este rito debería 
permanecer porque les otorga identi-
dad como grupo y porque no se percibe 
como una forma de violentarlas, sino 
como una situación establecida por los 
usos y costumbres de su etnia. Así, desde 
la mirada de los derechos humanos y la 
perspectiva de género, se podrá afirmar 
que fueron vulneradas y vendidas por 
sus padres, pero en sus sentipensares no 
deberían cuestionar la decisión porque 
estaban marcadas por sus ancestros. 

En suma, se percibe un problema en 
cuanto a eliminar las voces de las muje-
res en la estructura sociocultural y crear 
esta situación de intercambio forzado 
bajo el comercio social, como refiere 
Rubin (1975). Así, las colaboradoras 
choles ejercieron roles como esposas, 
hijas y madres a partir de una estructura 
de violencia cultural y de opresión cons-
tituida por el silencio y en la inhabili-
tación para la toma de decisiones como 
una manera de resguardar el respeto a 
la figura masculina representada en los 
padres y esposos. Por lo tanto, hay una 
imposición construida desde la ideolo-
gía cultural y religiosa a la cual debieron 
obediencia, situación que las nuevas ge-
neraciones van eliminando poco a poco 
en sus dinámicas de interacción.

Con los cambios socioculturales, la 
petición de mano ha ido reestructurán-
dose en las nuevas generaciones, pero 
desde las miradas de las abuelas choles 
tendría que mantenerse como sinónimo 
de respeto a la cultura, donde se privi-
legia las decisiones patriarcales y que, 
desde sus conceptualizaciones del ma-

trimonio, garantizan que no habrá sepa-
ración porque se compromete la palabra 
y la honra ante la figura autoritaria de 
los jefes de familia. Los acuerdos que 
actualmente se toman en pareja no son 
bien percibidos entre la mayoría de las 
informantes, porque para ellas se rom-
pe una tradición que han aprendido de 
sus antepasados. Aunque sus narrativas 
reflejaron oposición al verse obligadas 
al matrimonio en sus adolescencias, 
comentaron que debería persistir como 
práctica comunitaria. 

Queda abierta la posibilidad de, en 
otro momento, obtener las narrativas de 
mujeres jóvenes respecto a este ritual 
comunitario en Usipa’, Chiapas para 
contrastar su visión en cuanto a la es-
tructura del matrimonio y a la toma de 
decisiones en cualquier plano de sus vi-
das. La realidad para chiapanecas aún es 
de desigualdad en el acceso al disfrute 
de los derechos humanos y se encuen-
tran en localidades donde permanecen 
ideas sustentadas en la obediencia a 
la figura paterna como una manera de 
honrar su cultura, aunque ello implica 
callarse y no cuestionar las situaciones 
que las violentan y atentan con sus dig-
nidades. Seguramente, con la apertura a 
formación educativa formal y el acceso 
a información de otras realidades, haya 
quienes estén reflexionando sobre las 
experiencias vividas por sus antecesoras 
y que contribuya a crear agencia perso-
nal que se traslade a la transformación 
social donde tengan cabida para ejercer 
liderazgos que beneficien a sus pares.

 



Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

158

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

Referencias

Adame, J. (2017). ¿Qué es el 
matrimonio? Su naturaleza ética y 
jurídica. UNAM. 

Asociación Española de Pediatría de 
Atención Primaria. (2010). El ma-
trimonio infantil: un tema oculto de 
salud y derechos humanos. Pediatría 
Atención Primaria, XII(46). https://
bit.ly/47ajR6X 

Balbuena, G. (2021). Matrimonio. As-
pectos generales en el derecho civil 
y el canónico. Archivo General del 
Estado de Puebla. 

Chandomí, P. (2016). Matrimonios for-
zados en Chiapas: Cuando los Usos 
y Costumbres se imponen a la Cons-
titución [PDF]. https://bit.ly/3Tfus-
HL 

Código Civil Federal. (1928). Reforma 
publicada en el Diario Oficial de la 
Federación el 17 de enero, 2024. Cá-
mara de Diputados del H. Congreso 
de la Unión. 

Cruz, D. (2014). Significado e importan-
cia de las figuras y colores en la in-
dumentaria tradicional Ch’ol [Tesis 
de Licenciatura, Universidad Inter-
cultural de Chiapas].

Espíndola, A. y Moctezuma, D. (2023). 
Cuidar y narrar la vida. Por una co-
municación en defensa de nuestros 
cuerpos y nuestras tierras. La Sandía 
Digital, Laboratorio de Cultura Au-
diovisual AC.

Fals, O. (2015). Una sociología sen-
tipensante para América Latina. 
CLACSO, Siglo XXI.

Galtung, J. (2003). Violencia cultural. 
Colección Cultura profunda y cul-
tura de conflicto. Gernika-Lumo: 
Gernika Gogoratuz, Centro de Inves-
tigación por la paz. Documento nº14. 
https://lc.cx/B2d0hu 

Hernández, O. (2023). Narrativas de 
violencia y masculinidad carcelaria 
en Ciudad Juárez, México. Antro-
pología Experimental, (23), 241-
253. https://doi.org/10.17561/rae.
v23.7850 

Instituto Nacional de Estadística y Geo-
grafía [INEGI]. (2021). Usipa’, Tila, 
Chiapas. México en cifras. https://
bit.ly/3BmlnXx 

Instituto Nacional de Estadística y Geo-
grafía [INEGI]. (2024). Mapa de 
Usipa’. Espacio y datos de México. 
https://bit.ly/47uzC8Z 

Instituto Nacional de los Pueblos Indíge-
nas [INPI]. (2017, 25 de noviembre). 
Datos e indicadores sobre violencia 
contra las mujeres indígenas [blog]. 
https://bit.ly/3Xf4VQa 

Itchar, L. y Donati, J.I. (2014). Prácticas 
culturales. Universidad Nacional Ar-
turo Jauretche.

López, P. (2014). Manifestaciones cul-
turales sobre la pedida y casamiento 
que se practican en las comunidades 
de chuatroj, Chiyax, Poxlajuj, Chu-
culjuyup y Vásquez del municipio 
de Totonicapán, departamento de 
Totonicapán (Curso de seminario, 
Universidad de san Carlos de Guate-
mala).

Luna, J., Nazar, A. y Mariaca, R. (2020). 
Matrimonio forzado y embarazo 



 MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160
                                                                   ISSN: 2954-4297

159

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

adolescente en indígenas de Amate-
nango del Valle, Chiapas. Una mira-
da desde las relaciones de género y 
el cambio reproductivo. Papeles de 
población, 26(106), 35-73. https://
bit.ly/3yUpCsP 

Negrín, G., Galindo, T. y Pérez, A. 
(2020). Configuración del machis-
mo y la homofobia en la identidad 
de hombres de una familia indígena. 
En V. Meriño et al. (Coords.) Gestión 
del conocimiento. Perspectiva multi-
disciplinaria (Vol. 26). CEDINTER.

Negrín, G., Pérez, A. y Galindo, T. 
(2024). Experiencias de acoso y hos-
tigamiento sexual entre varones de 
Tabasco. Regiones y Desarrollo Sus-
tentable, 24(45), 269-289. https://
doi.org/10.63042/c3vnqw51 

ONU. (1990). Convención sobre los 
Derechos del Niño 1989. https://bit.
ly/4cTZoVd

Ortega, N. (2017). La mirada distraí-
da. Los matrimonios forzados en 
las comunidades indígenas de Mé-
xico: ¿tradición cultural o violencia 
de género? [PDF]. Suprema Corte 
de Justicia de la Nación. https://bit.
ly/3G7930n 

Parella, S., Güell, B. y Contreras, P. 
(2023). Los matrimonios forzados 
como forma de violencia de género 
desde un enfoque interseccional. Re-
vista CIDOB d’Afers Internacionals, 
133, 137-159. https://bit.ly/44LBx9e 

Red por los Derechos de la Infancia 
en México [REDIM]. (2022, 3 de 
mayo). Matrimonio y unión tempra-
na en niñas y adolescentes indígenas 

de México. https://bit.ly/3AIsGsj 
Restrepo, E. (2018). Etnografía. Alcan-

ces, ténicas y éticas. Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos.

Rodríguez, A. (2019). La construcción 
social de la paternidad en varones de 
contextos rurales de Morelos, Méxi-
co. Antropología Cuadernos de In-
vestigación, (21), 12-26. https://doi.
org/10.26807/ant.v0i21.183 

Rubin, G. (1975). El tráfico de muje-
res: notas sobre la “economía políti-
ca” del sexo (Trad. S. Mastrangelo). 
Nueva antropología, 8(30) 98-145. 
https://bit.ly/45NYutv 

Santillán, M.L. (2021, 25 de noviem-
bre). De niñas a esposas. La proble-
mática del matrimonio infantil. Cien-
cia UNAM. https://bit.ly/3MxMy4i

Say, I. (2008). Las pedidas matrimonia-
les indígenas como un hecho cultural 
tradicional. El caso de San Cristóbal 
Totonicapán, municipio de Totonica-
pán [Tesis de Licenciatura, Universi-
dad de Sancarlos de Guatemala].

Secretaría de Gobernación [SEGOB]. 
(2019). Entran en vigor las reformas 
al Código Civil Federal que prohíben 
el matrimonio infantil y adolescente 
[Boletín 133]. https://bit.ly/3Th4qnz 

Stewart, L. (s.f.). Método de muestreo 
de bola de nieve en la investiga-
ción. Consulta en 2024 de https://bit.
ly/3XwtN7j 

UNICEF. (2023). Child marriage is a 
violation of human rights, but is all 
too common [El matrimonio infantil 
es una violación de los derechos hu-
manos, pero es demasiado común]. 



Año 21, No. 30, 2026, pp. 143-160  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

160

Pedimento de mano... Vázquez Jiménez E., Negrín Nieto G., Parcero Martínez E.

https://bit.ly/3Xevkh0 
UNICEF México. (2020, 2 de junio). 

Agencias de la ONU saludan la pro-
hibición del matrimonio infantil en 
todo el territorio nacional [comuni-
cado de prensa]. https://bit.ly/4gcp-
vJW 

Venegas, M. (2020). La masculinidad 
como máscara: clase, género y sexua-
lidad en las masculinidades adoles-
centes. Convergencia, 27(e14142). 
h t tps : / /doi .org/10.29101/crcs .
v27i0.14142 


