
MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

51

LA SUBJETIVIDAD DEL ANTROPÓLOGO 
NATIVO Y SU IMPLICACIÓN EN SAN PABLO 

DEL MONTE, TLAXCALA

THE SUBJECTIVITY OF THE NATIVE ANTHROPOLOGY AND HIS 
INVOLVEMENT IN SAN PABLO DEL MONTE, TLAXCALA

Geovani Prisco Hernández* 
https://orcid.org/0009-0009-9830-7871 

Fecha de entrega: 09 de septiembre de 2025
Fecha de aceptación: 17 de octubre de 2025

Resumen 

Históricamente los estudios antropológicos han partido desde 
la extrañeza y cómo es que el etnógrafo, como sujeto externo, 
se acerca e inserta en la comunidad de estudio. Sin embargo, 
el objetivo del presente artículo es reflexionar sobre la sub-
jetividad e implicación del antropólogo nativo de San Pablo 
del Monte, Tlaxcala. Su figura epistémica y hermenéutica en 
la construcción del conocimiento dentro del trabajo etnográ-
fico y reflexivo a lo largo de más de 20 años. Este ejercicio 
reflexivo toma como base aspectos personales y biográficos 
que, bajo este contexto, son herramientas fundamentales en la 
sistematización de la experiencia. 

Palabras clave: subjetividad, antropólogo nativo e implica-
do, biografía

*  Profesor investigador en la Uni-
versidad Intercultural de Tlaxca-
la, con sede en San Juan Ixtenco, 
Tlaxcala. Maestro en Antropolo-
gía Social (2018) y licenciado en 
Lingüística y Literatura Hispánica 
(2014) por la Benemérita Universi-
dad Autónoma de Puebla (BUAP). 
Ha desarrollado diversos trabajos de 
investigación en poblaciones nahuas 
de la región sociocultural “La Ma-
linche” a partir de: la lengua (léxi-
co-dialectológico), religión, cultura, 
ritualidad, cosmovisión, sistema de 
cargos, territorio, entre otros. Con-
tacto: geovaniprisco@gmail.com 



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

52

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

Abstract 

Historically, anthropological studies 
have started from strangeness and how 
the ethnographer, as an external sub-
ject, approaches and inserts himself into 
the community of study. However, the 
objective of this article is to reflect on 
the subjectivity and involvement of the 
native anthropologist of San Pablo del 
Monte, Tlaxcala. His epistemic and her-
meneutic figure in the construction of 
knowledge within ethnographic and re-
flective work over more than 20 years. 
This reflective exercise is based on per-
sonal and biographical aspects that, in 
this context, are fundamental tools in the 
systematization of the experience.

Keywords: Subjectivity, Native and In-
volved Anthropologist, Biography

Introducción

San Pablo del Monte pertenece al esta-
do de Tlaxcala y se ubica al sur de este 
territorio, en la región sociocultural del 
valle Puebla-Tlaxcala1. Es una comuni-
dad de origen indígena (nahua), dividida 
en 12 barrios2: San Sebastián Xolalpan, 

1.  Actualmente, registra 82 688 habitantes (50.7 
% mujeres y 49.3 % hombres) de esa población, 
9 793 personas son hablantes del náhuatl, lengua 
originaria del municipio; totonaco 123 y mazateco 
58 (son resultado de la migración de hablantes de 
esas lenguas) (cf. San Pablo del Monte: Econo-
mía, empleo, equidad, calidad de vida, educación, 
salud y seguridad pública | Data México).
2.  Los padrones de Tlaxcala del siglo XVI (Rojas, 

San Bartolomé, San Pedro, Tlaltepango, 
La Santísima Trinidad, San Nicolás, El 
Cristo, San Miguel, Santiago, De Jesús, 
San Cosme y San Isidro Buensuceso3. 
La actividad religiosa en San Pablo del 
Monte es bastante compleja, pues si 
bien hay una diversidad de creencias, 
también existe un arraigo al credo ca-
tólico; por ello, cada uno de los barrios 
cuenta con una capilla propia advocada 
a su santo patrono y, por ende, su propio 
sistema de cargos.

La comunidad eclesiásticamente 
(para una acorde atención pastoral) fue 
dividida en cuatro parroquias: San Pa-

1987) nos explican la organización política, social 
y económica prevaleciente en ese entonces. El 
municipio de San Pablo del Monte contaba con 
cuatro barrios y un centro rector administrado por 
un personaje nombrado Luis Coyohua. El barrio 
de Temilco se encontraba a cargo de Antonio Ix-
contzin; el de Miyahuatlan, de Domingo Tzonco; 
Mimiyahuahapan estaba bajo la administración de 
Pedro Quezpal, y el barrio de Huacuacuilco, bajo 
la dirección de Antonio Maceuhqui. 
3.  En el año de 1885 el gobierno del estado de 
Tlaxcala vende a veintidós personas, originarias 
de San Miguel Canoa (Puebla) y de San Pablo del 
Monte, tierras de la exhacienda de San Isidrozol 
(ubicada en el barrio de San Nicolás) a un precio 
de $10,000.00. Se dice que estos veintidós veci-
nos obtuvieron en 1901, por parte de la legislatu-
ra, la autorización para formar un pueblo en las 
tierras compradas que llevaría el mismo nombre 
de la exhacienda adscrito a la jurisdicción de San 
Pablo del Monte (cf. Rendón, 1993). Además, la 
iglesia se construyó, años más tarde, en el paraje 
denominado Huey Tlakuahuak “El encino gran-
de” y le añadieron el nombre de “Buensuceso” 
porque después de sus asambleas comunitarias 
llegaban a buenos acuerdos, “buenos sucesos”. 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

53

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

blo Apóstol (1640)4 —siendo la más an-
tigua— se ubica en el centro del poblado 
y atiende los barrios de El Cristo, San 
Miguel, Santiago, De Jesús, San Cosme 
y San Sebastián. San Bartolomé, por 
otra parte, es una rectoría pues tiene a 
un sacerdote que le brinda servicios sa-
cramentales, no obstante, está sujeta a 
la parroquia de San Pablo Apóstol para 
temas administrativos. La segunda pa-
rroquia que se conformó en 1992 fue la 
de Cristo Resucitado, Tlaltepango, con 
sede en el mismo barrio, asiste a San Pe-
dro y la Santísima Trinidad. San Nicolás 
fue erigida parroquia en 2019, quedando 
sujetos a ella Chalma, Xahuen Vargas, 
El Convento5 y San Antonio Cacamila. 
San Isidro Buensuceso se constituyó 
como parroquia en 2023 y apoya a los 
fieles de Tepetomayo y Juquilita. 

La divisiones y fragmentaciones pa-
rroquiales, en términos administrativos 

4.  Como parroquia es de 1640, recibió la ad-
vocación de San Miguel del Monte por parte de 
Juan de Palafox y Mendoza, aunque, los registros 
parroquiales más tempranos son de 1620, los 
cuales, muestran que era visita del convento fran-
ciscano de Puebla; Muñoz Camargo en la Suma 
y Epílogo dice que las visitas del convento de Te-
peyanco, entre otras, incluía a Cuauhtotoatla. N. 
A. Sánchez Mastranzo (comunicación personal, 
septiembre de 2020).
5.  De acuerdo con el Código de Derecho Canó-
nico a pesar de que un convento o casa de for-
mación se encuentre en un territorio parroquial 
determinado, esto no les exime de prestar apoyo 
y servicio pastoral en otros espacios de la munici-
palidad, es decir, si hay más de una parroquia en 
dicho espacio, también pueden colaborarles en lo 
que se requiera espiritualmente, de acuerdo con 
el propio carisma de la congregación religiosa.

y de organización social con la creación 
de nuevas parroquias, se han acentua-
do en mayor medida. El antecedente 
fue Tlaltepango que se apartó comple-
tamente de la parroquia antigua. Esto 
mismo se pensó de San Nicolás, sin em-
bargo, ellos comentaron que “seguirían 
haciendo mayordomías en el pueblo”, a 
pesar de ser una parroquia independien-
te. Mientras que, para el caso del duo-
décimo barrio, San Isidro Buensuceso, 
cuyo origen de fundación se remite a 
familias que, en su mayoría provenían 
de San Miguel Canoa Puebla, aunque 
también hubo del mismo San Pablo, 
por tal motivo el sistema de cargos, así 
como sus vínculos históricos y cultura-
les, son muy parecidos a los de sus ante-
cesores, toda vez que eran ellos quienes 
les brindaban servicios religiosos hasta 
que la diócesis de Tlaxcala, en 2010, 
les asignó un sacerdote y más tarde 
la nombró parroquia.  

En la actualidad, en San Pablo del 
Monte, existen dos tipos de sistemas 
de cargos: “el del barrio” y “el del pue-
blo”6. La estructura de este último es 
circular, esto es, que entre los 10 barrios 
de adscripción ritual7, se alternan o rotan 

6.  Cada barrio cuenta con su sistema de car-
gos, como primer nivel de organización so-
ciorreligiosa y son los barrios los encargados 
de llevar a los mayordomos al pueblo, que 
los representen en este segundo nivel de or-
ganización. En el pueblo, se requiere de ma-
yor conocimiento y experiencia, así como ca-
pital económico para sobrellevar los cargos.
7.  Los 10 barrios de San Pablo del Monte que 
aún están interconectados y que se adscriben 



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

54

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

anualmente la fiscalía y las mayordo-
mías, exceptuando tanto a Tlaltepango 
como a San Isidro. El sistema de cargos 
“del pueblo” lo conforman la fiscalía y 
26 mayordomías. De este sistema, que 
es jerárquico, destaca la figura del pri-
mer fiscal, así como las patronales: el 
Santísimo Sacramento, san Pablo y san 
Pedro Apóstoles, el Divino Salvador del 
Monte y el Señor Santo Entierro.

En cada una de las parroquias a la 
par de la organización tradicional de las 
mayordomías y fiscalías existe una serie 
de grupos, hermandades, asociaciones y 
movimientos laicales, que se encargan 
de apoyar a los sacerdotes en el tema 
de la evangelización como catequistas, 
atención a enfermos, matrimonios, los 
jóvenes, etcétera. Al feligrés que asume 
alguna de estas tareas se le denomina 
“laico comprometido8” y, algunos de 
estos representantes “laicos comprome-

ritualmente al sistema de cargos más antiguo 
están jerarquizados bajo el siguiente orden: San 
Sebastián Xolalpan, San Bartolomé, San Pedro, 
la Santísima Trinidad, aunque en últimas fechas 
ha planeado desarticularse del pueblo y quedar 
de manera independiente, solicitar, únicamente, 
por parte de Tlaltepango, la administración de los 
sacramentos, sin otro compromiso, sin embargo, 
hay un grupo con arraigo tradicional que no quie-
re desapartarse y trabaja en la búsqueda de los 
mismos mayordomos, San Nicolás, El Cristo, San 
Miguel, Santiago, Barrio de Jesús y San Cosme. 
8.  Dentro de la jerarquía eclesiástica católica, el 
laico es la persona bautizada que forma parte del 
Pueblo de Dios; se emplean el término laico com-
prometido para designar a aquellos que ejercen 
un ministerio o un apostolado dentro de la Iglesia: 
dar catecismo, pertenecer a alguna asociación, el 
coro, etc. (cf. Prisco, 2016, p. 60). 

tidos” conforman Consejos Parroquiales 
de Pastoral y Económico, quienes son el 
brazo fuerte de los señores curas. 

Por otra parte, San Pablo del Monte 
es una comunidad con un índice de de-
sarrollo medio que pertenece a la zona 
metropolitana de la ciudad de Puebla y 
que además de actividades económicas 
como la agricultura, en menor medida, 
se centra en el comercio, producción 
manufacturada, servicios y trabajo asa-
lariado. A pesar de este panorama, de 
igual forma, persiste un tipo de vida 
tradicional que podemos observar en 
sus actividades rituales y fiestas re-
ligiosas, cosmovisión particular y 
su sistema de cargos.

En relación con lo anterior, es inte-
resante centrarnos en la organización 
sociorreligiosa de la parroquia antigua 
(1640), San Pablo Apóstol, de manera 
precisa en lo contemporáneo que va en-
tre los años de 2005 a 2025, en el papel 
que he desempeñado como etnógrafo 
nativo implicado “laico comprometi-
do”, reflexionar-me desde esta figura 
epistémica y hermenéutica. Así como 
la sistematización de la experiencia del 
territorio devocional de San Pablo del 
Monte, concretamente desde los barrios 
de San Sebastián Xolalpan y de Jesús. 
El primero, porque allí nació mi papá y 
viví mis primeros años de vida con mi 
familia, en el segundo he pasado toda mi 
vida. Aunque, el territorio devocional, 
de manera simbólica ha sido la iglesia9, 

9.  Iglesia con “I” mayúscula alude a la congre-
gación de fieles en torno a Cristo en virtud del 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

55

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

el templo parroquial, desde el año 2005 
a la fecha, es decir, 20 años consecutivos 
e ininterrumpidos. Por ejemplo, cantar 
en el coro de la iglesia (2005-2008), 
ser parte de los Consejos Parroquiales: 
Económico y de Pastoral (2010-2017), 
así también mayordomo en mi barrio 
(2021-2022), ceremoniero litúrgico, o 
sea, organizador de las celebraciones y 
ritos de la misa, tanto con otros “laicos 
comprometidos” como con mayordo-
mos (2010 a la fecha) han sido parte de 
las tareas que he desempeñado en estos 
años, a la par de estudiar la universidad, 
titularme de la licenciatura y la maestría 
con trabajos como Léxico de la religio-
sidad popular de San Pablo del Monte, 
Tlaxcala (2014) y Cosmovisión sobre la 
naturaleza y la ritualidad agrícola en 
San Pablo del Monte, Tlaxcala (2018), 
a través de ellos, he podido repensar-me 
entre un yo y un nosotros.

Por lo tanto, este artículo tiene por 
objetivo contribuir a los estudios so-
bre la subjetividad e implicación del 
antropólogo nativo: reflexividad, posi-
cionalidad y hermenéutica, en torno a 
los estudios del fenómeno religioso en 
México. A partir de las reflexiones gene-
radas durante procesos de investigación 
etnográfica, a lo largo de dos décadas al 
interior del municipio de San Pablo del 
Monte, Tlaxcala. Para ello, acudí como 
observador participante en diversas ce-

bautismo. Iglesia con “i” minúscula se refiere a la 
base material que, podemos entenderla, también 
sinónimamente como al vocablo “templo físico” 
(cf. Prisco, 2016, p. 20). 

lebraciones festivas desde el año (2009-
2025). Realicé entrevistas semiestruc-
turadas y a profundidad, entre otras 
técnicas. La pregunta por responder es 
la siguiente: ¿Cuál es la importancia de 
la subjetividad en la construcción epis-
témica y hermenéutica del antropólogo 
nativo e implicado de San Pablo del 
Monte, Tlaxcala? 

El texto se divide en tres apartados. 
El primero, metodología y enfoque teó-
rico conceptual, que sustenta la cons-
trucción de este artículo, así como mi 
posicionamiento de etnógrafo nativo e 
implicado; al igual que ideas sobre el 
territorio. El segundo, del territorio, al 
territorio devocional: construcción del 
templo y la importancia parroquial (an-
tecedentes históricos) como un espacio 
importante en el que se ha propiciado 
un proceso de investigación por varios 
años. Finalmente, el tercero, la subjeti-
vidad en torno a las prácticas sociorreli-
giosas: sintaxis entre el yo y el nosotros. 

Metodología y enfoque 
teórico conceptual 

Enfoque etnográfico 

Para la construcción de este texto fue 
fundamental el trabajo de campo, par-
timos desde la etnografía, porque nos 
permite, como investigadores, situarnos 
en tramas sociales desde los sujetos. Al 
respecto, Guber (2001, p. 11) refiere 
que: “La etnografía es una concepción 
y práctica de conocimiento que bus-
ca comprender los fenómenos sociales 



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

56

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

desde la perspectiva de sus  miembros 
(entendidos como ‘actores’, ‘agentes’ 
o ‘sujetos sociales’)”. Desde este en-
foque se realiza un ejercicio de inter-
pretación y descripción densa de los 
fenómenos culturales, a través del en-
cuentro cara a cara entre el investigador 
y los sujetos estudiados. 

Sin embargo, cuando somos parte del 
grupo estudiado conviene repensar es-
tas reflexiones y análisis desde nuestra 
propia subjetividad, comprendiéndola 
como un enfoque de investigación cua-
litativa, de carácter epistemológico. 

Las evidencias del trabajo de campo 
se han obtenido entre los años 2005 y 
2025, durante los cuales he participado 
activamente como “laico comprometi-
do” en las diferentes tareas parroquiales 
como el coro, la evangelización a los jó-
venes, la organización de la liturgia, ser 
miembro de los consejos económico y 
pastoral, mayordomo, entre otros. Me he 
asumido como un etnógrafo nativo im-
plicado, basándome en la construcción 
etnográfica desde “lo cercano”, es de-
cir, a partir de mi comunidad de origen. 
Situación que se torna epistemológica-
mente importante e interesante, porque 
estos estudios parten de los procesos de 
descolonización en diferentes latitudes 
del mundo. No obstante, a este tipo de 
investigadores Bourdieu, le denomina 
etnógrafo objetivado y refiere que la 
verdadera reflexividad es: “someter la 
posición del observador al mismo aná-
lisis crítico al cual se ha sometido el ob-
jeto construido” (Bourdieu y Wacquant, 
1995, p. 191). 

Lo anterior  se apoya también con la 
hermenéutica que, poco a poco ha ga-
nado terreno en la investigación social, 
pues pone en discusión la manera de in-
terpretar la experiencia de la vida, como 
principio en donde se enmarcan los aná-
lisis de las Ciencias Sociales, así como 
la implicación del sujeto que investiga, 
lo cual se complejiza en la etnografía 
de los “otros próximos”; en este con-
texto es, la figura del etnógrafo nativo 
quien: “Tiene mayor libertad de movi-
miento, pudiéndose relacionar con todas 
las personas de su grupo en sus propios 
niveles… la observación en el propio 
grupo ofrece, además de la mayor po-
sibilidad de acceso, garantiza el logro 
de mayor volumen de información” 
(Díaz, 2005, p. 2). 

Cabe destacar que el etnógrafo “na-
tivo” es un sujeto posicionado dentro de 
su grupo social estudiado, en él, puede 
establecer relaciones conflictivas o de 
distanciamiento o de proximidad, debi-
do a su condición social, género, historia 
familiar, religión, etc., por lo que su con-
dición relacional investigativa es situa-
cional, la investigación de un etnógrafo 
nativo no es nada fácil (cf. Licona, 2015, 
p.71). Aunado a ello, el etnógrafo nativo 
también, muchas veces tiene una condi-
ción pendular, esto es, vive en la misma 
comunidad; sin embargo, estudia en un 
lugar distinto al que habita, por lo que va 
y regresa, no requiere de estancias pro-
longadas y no es completamente extraño 
a su contexto, sino, que, por su condi-
ción de cercanía, le permite compren-
der que sus contemporáneos también 
le son muy próximos. 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

57

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

En suma, en el trabajo de campo del 
etnógrafo nativo pendular implicado se 
generan situaciones epistemológicas 
inesperadas, que surgen de la relación 
social compleja que se establecen con 
los sujetos o instituciones de estudio y, 
que sólo es posible atender a partir de 
la reflexividad que el etnógrafo debe 
realizar sobre su rol en el trabajo de 
investigación; con ello, la figura del et-
nógrafo pendular se amplía a cada su-
jeto, comunidad o institución estudiada 
(cf. Licona, 2015, p. 72). 

El territorio: conceptos 

Es fundamental comprender que el te-
rritorio, como fenómeno social, es com-
plejo toda vez que en su configuración 
intervienen distintos elementos que par-
ten desde las construcciones mentales, 
asociadas a significados. Es importante 
destacar que el principio activo en la 
construcción del territorio es el espa-
cio; el territorio es un espacio histórico 
propio, que lo conforman paisajes sig-
nificativos, bordeado de fronteras que 
los separan por grupos vecinos. Terri-
torio alude a un espacio nombrado (to-
ponimia) y tejido con representaciones, 
concepciones y creencias de profundo 
contenido mnemotécnico y emocional 
(Barabas, 2010). El territorio tiene di-
ferentes papeles, uno de ellos, como lo 
señala Gilberto Giménez (2000), es el 
simbólico-cultural, así como el soporte 
de identidades individuales y colecti-
vas. Este papel es complejo porque se 
construye a partir de signos, valores, 

representaciones mentales y sociales, 
que podemos observar en prácticas y 
comportamientos humanos. El territo-
rio, es, entonces, el espacio apropiado 
material, instrumental y simbólicamente 
por los grupos humanos, o sea, el terri-
torio es una construcción social surgida 
de la relación de alteridad con el espa-
cio y con los grupos contenidos en él 
(Raffestin, 2011).  

Del territorio, al territorio 
devocional: construcción del templo 
y la importancia parroquial 
(antecedentes históricos)
 
El templo, la iglesia, se encuentra en el 
centro de la población y lo comprende-
mos como un territorio devocional, de 
manera simbólica, porque hay factores 
valorativos, históricos y culturales de 
significación y de sentido, así como re-
presentaciones, cosmovisiones e ideas, 
materializados en artefactos, acciones, 
acontecimientos y alguna cualidad o 
relación. Además, se desarrollan ac-
ciones culturales que identificamos en 
cosmovisiones, mitos, rituales y san-
tuarios (Gámez, 2023, p. 112). La igle-
sia es también un espacio relacional, lo 
cual quiere decir que conlleva consi-
derar al espacio como un referente en 
movimiento, interconectado e histórico 
(Haesbaert, 2011). Los territorios tienen 
una relación, un vínculo con la actividad 
humana que realiza sobre el espacio, lo 
cual es un fenómeno social complejo. 

Para el contexto de San Pablo del 
Monte, como el de muchos pueblos 



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

58

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

tanto de México como del mundo, la 
edificación de sus templos-iglesias ha 
tenido distintas fases constructivas, son 
proyectos de largo aliento. El princi-
pio, entre las comunidades de nuestro 
país fue la evangelización, en primer 
lugar, por los franciscanos quienes 
llegaron en 1524 a la Nueva España 
a extender el Evangelio. 

La población de San Pablo del Monte 
edificó en 1530 la «iglesia», la cual fue 
una ermita10 y, según datos de la histo-
riadora Fabiola Carrillo (2012, p. 87), 
en 1557, el templo se dedicó al apóstol 
san Pablo, siendo en noviembre de 1620 
fray Sebastián de Garibai el primer ca-
pellán, asentado en la foja bautismal que 
consta en el archivo histórico parroquial, 
posteriormente, para 1640 se cambió de 
advocación parroquial, a san Miguel, y 

10.  El Santeopan, es decir, “una pequeña casita 
en honor al santo patrono” de 1550, en dicho año, 
el cabildo de Tlaxcala ordena se construyan en 
los distintos pueblos. El inmueble, probablemen-
te, se ubicó en lo que ahora es el sotocoro, de la 
iglesia actual, sin embargo, esta ermita se viene 
abajo el 16 de agosto de 1711 con el terremoto 
de san Roque que, afectó a la capital de la Nueva 
España. No obstante, para el año de 1713 se co-
mienza la construcción y edificación de la nueva 
iglesia, tal y como la conocemos actualmente, en 
ese año los pobladores envían una carta al cabil-
do de Tlaxcala para solicitar permiso de la cons-
trucción, en que piden no pagar impuestos por el 
uso de la madera del monte. Años previos, con la 
secularización (1640) por el obispo y ahora beato 
Juan de Palafox y Mendoza el templo fue erigido 
parroquia, para dicho tiempo atendía a las comu-
nidades de Papalotla, Mazatecochco, Tenancingo 
y San Miguel Canoa (Puebla). N. A. Sánchez Mas-
tranzo. (comunicación personal, julio de 2023)

finalmente en 1695 regresó a la tutela de 
san Pablo hasta la actualidad. 

La construcción arquitectónica del 
templo que vemos actualmente es de 
estilo barroco, con forma de cruz latina, 
conformada por una nave central de cua-
tro tramos, un crucero, dos transeptos, el 
presbiterio, capillas anexas y la sacris-
tía. Está ubicada de oriente a poniente y, 
su muro testero hacia el poniente. Cuen-
ta con un atrio de grandes dimensiones 
delimitado por una barda en forma de 
arquería inversa rematada por pinácu-
los y con tres portadas que permiten el 
acceso al mismo; con una posible inter-
vención en el año de 1975. El templo 
cuenta con dos torres campanario de 
estilo barroco poblano. 

La riqueza artística del templo la en-
contramos en sus retablos (véase figura 
1), probablemente del siglo XVIII (en-
tre los años de 1740 o 1780), de los que 
sobresale el del altar mayor, dedicado a 
san Pablo apóstol, cuya composición es 
de estilo barroco salomónico, con lien-
zos firmados por José Priego. En cuanto 
a los otros retablos, uno está dedicado 
al Señor Ecce Homo, otro al de los cin-
co señores: san Joaquín, santa Ana, La 
Anunciación, El sueño de san José y, 
ubicada en el centro, santa Bárbara, pa-
trona de los quiatlazques, «los que ata-
jan el agua»; también se encuentra uno 
dedicado a la Virgen de Guadalupe, otro 
a la Virgen de la Soledad y el de las áni-
mas, frente al cual se colocó el nicho de 
san Miguel Arcángel.

 El templo ha tenido distintas mo-
dificaciones, por ejemplo, después del 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

59

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

Concilio Vaticano II (1962-1965), de-
rrumbaron el púlpito, el barandal que 
bordeaba el presbiterio y el altar mayor 
donde estaba empotrado el sagrario, re-
movido a la derecha de la iglesia; allí se 
construyó una especie de camarín y se 
puede apreciar la piedra del altar, el ara 
con la posible reliquia de algún santo, 
esta laja perteneció al altar mayor. El al-
tar actual fue consagrado por el obispo 
Luis Munive y el párroco José Enríquez 
Flores el 12 de julio de 1970. Asimis-
mo, los miembros de la Acción Católica 
Mexicana de la comunidad compraron y 
donaron una imagen del Sagrado Cora-
zón de Jesús y, actualmente también está 
la imagen del Señor de la Resurrección 
que se compró en la década de 1990; ahí 
mismo está la Virgen de la Esperanza, 
frente a ese camarín se erigió también 
otro para colocar al Divino Salvador del 
Monte, lo acompañan san Juan Apóstol 
y Evangelista, la Virgen de los Dolores, 
que se compró entre la década de 1980 
o 1990, y santa Verónica que también se 
adquirió, al parecer, en el año 2000. 

La Capilla del Santísimo Sacramento 
o Capilla Expiatoria se adaptó en lo que 
era la sacristía en la primera década de 
los años 2000 y la actual sacristía fue la 
sala de juntas de los mayordomos y fis-
cales del pueblo; posteriormente ocupa-
ron un salón grande, que más tarde con-
vertirían en locales para uso comercial. 

La casa que se ocupaba para las 
asambleas de los martes de los mayor-
domos y fiscales del pueblo era la casa 
del “peregrino”, donde pasaban la noche 
las guardias de Chalmeros que visitan 

la población en la fiesta del Segundo 
Viernes de Cuaresma, dedicada al Di-
vino Salvador del Monte. Cabe señalar 
que la mayoría de las imágenes que in-
tervienen y ocupan en la Semana Santa 
eran pedidas a los barrios en calidad de 
préstamo: el Señor del Santo Entierro 
pertenecía a un particular de Tlaltepan-
go; la Virgen de los Dolores se solicitaba 
al barrio de San Pedro; Santa Verónica 
a la Santísima Trinidad; el Padre Jesús 
y el Señor de la Resurrección al barrio 
de Jesús, hasta que se compraron las res-
pectivas para la parroquia, exceptuando 
al Santo Entierro que fue donado un Jue-
ves de la Ascensión al sistema de cargos 
de la parroquia principal. 

De las capillas adjuntas, localizadas 
al sur del primero y segundo tramo del 
templo, se considera que la más peque-
ña era el bautisterio, tiene una reja que 
refiere el año de 1899, debajo del piso 
de esta se sabe hubo un pozo de agua, 
cabe mencionar que la pila bautismal 
de piedra de cantera, al parecer, la pri-
mera, hoy está en el jardín cercano a la 
sacristía; en la capilla están las imáge-
nes de la Virgen del Carmen, San Judas 
Tadeo, San Pedro Nolasco y San Felipe 
de Jesús. La capilla adjunta más grande 
se comenzó a construir el 25 de abril de 
1992 y se concluyó en 1996; actualmen-
te hay una pila bautismal de mármol que 
se colocó en el año 2012, esta capilla 
en un primer momento funcionó como 
capilla expiatoria del Santísimo Sacra-
mento albergando en su cúpula pinturas 
de los patronos de los distintos barrios, 
firmadas por el señor Medina. En la par-



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

60

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

te alta se aprecia un vitral con el Espí-
ritu Santo, debajo una peana, en el que 
reposa una escultura de la Virgen de los 
Remedios, llamada la «mamá», que para 
algunos pobladores representa la Malin-
che, además es la considerada mamá del 
pueblo de San Pablo del Monte: «ella es 
la que tuvo al hijo de Dios y lo trajo en 
brazos a estas tierras en la Conquista». 
Se cuenta que la escultura fue robada en 
la época colonial y hoy ocupa un lugar 
especial dentro del sistema de cargos, 
por ser quien se desposa con san José el 
18 de octubre. En esa misma capilla han 
agregado recientemente las peanas de 
los Santos Niños Mártires de Tlaxcala y 
la Santísima Trinidad. Frente a esta ca-
pilla de la Virgen de los Remedios está 
la Virgen de la Purísima Concepción, 
a la derecha de esta Virgen está Santo 
Angelito y a su izquierda san Diego de 
Alcalá (san Dieguito).

Además, en este texto, la parroquia11 
la comprendemos como un territorio o 
comunidad de fieles determinado, que 
tiene, por un lado, una carga jurídica; 
que, además su guía está bajo la de un 
sacerdote-párroco que provee el obispo 
de la diócesis para la atención a los fie-

11.  Según el Código de Derecho Canónico, que 
son las leyes de la Iglesia católica, es: “una deter-
minada comunidad de fieles constituida de modo 
estable en la Iglesia particular, cuya cura pastoral, 
bajo la autoridad del obispo diocesano, se en-
comienda a un párroco, como su pastor propio” 
(canon 515); Iglesia en que se administran los sa-
cramentos y se atiende espiritualmente a los fieles 
de una feligresía. El párroco es el pastor propio 
de la parroquia que se le confía (canon 519).

les: administración de los sacramentos, 
la pastoral, entre otras. Hablar de una 
parroquia en este sentido es compren-
der un territorio devocional, con una 
sede (iglesia-templo), no es un espacio 
abstracto, sino que, está marcado por 
el encuentro con lo sagrado, es la casa 
del santo patrono, un lugar donde se lle-
van a cabo los sacramentos, así como 
de rituales significativos como la toma 
de juramento de los fiscales y mayor-
domos, también puntos de llegada en el 
peregrinaje y salida de las procesiones. 
Por tal motivo, este territorio devocio-
nal es flexible, dinámico. También cabe 
señalar que son los fiscales y mayordo-
mos, el sistema de cargos “del pueblo”, 
quienes se encargan de costear con sus 
cooperaciones el mantenimiento del 
templo. Sin embargo, en el caso de las 
restauraciones de los retablos, coordi-
nan dichas actividades, pero se apoyan 
con las limosnas recabadas de las pro-
cesiones, recorridos, fiestas patronales, 
etc., así como de algunas instituciones y 
bienhechores.

La subjetividad en torno a 
las prácticas sociorreligiosas: 
sintaxis entre el yo y el nosotros 

Sujeto histórico: repensándome 
desde el barrio

Soy un sujeto hombre de clase media 
baja que habita un barrio cerca del cen-
tro de San Pablo del Monte, un pueblo 
urbano, municipio-ciudad del sur del 
estado de Tlaxcala que, aunque es un 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

61

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

espacio urbanizado, tenemos una ma-
nera de vida contrastante, porque por 
un lado resguardamos formas de vida 
tradicionales y otras, por la cercanía con 
la ciudad de Puebla se han visto modi-
ficadas y eso se observa en nuestra in-
fraestructura, en nuestro pensamiento 
en torno a la naturaleza, el trabajo y, 
en algunos casos, ha desestructurado 
al mismo sistema de cargos, pues las 
generaciones jóvenes que nos hemos 
formado en el conocimiento académi-
co hemos perdido, de manera parcial 
nuestro arraigo e identidad, es decir, so-
mos periurbanos, porque, por ejemplo, 
vamos al médico homeópata, pero le 
apostamos también a nuestras formas de 
curación con el temazcal.

Mi familia por la línea paterna es 
de ascendencia nahua y campesina del 
mismo municipio. En la línea materna 
es mestiza, proveniente de “El Zapote”, 
un pueblo cercano a Arcelia, Guerrero y 
de Tejupilco, Estado de México. Estudié 
en una universidad pública lingüística 
y literatura hispánica y una maestría en 
antropología social. Vivo en barrio de 
Jesús12, el más pequeño del municipio. 
Si bien en algunos casos se comprende a 
los barrios como algo despectivo, en mi 
caso reconozco que, a partir de mis rela-
ciones familiares y sociales y por la for-
ma en cómo nos organizamos en distin-

12.  En los padrones de 1826 del México indepen-
diente, barrio de Jesús aún no era barrio indepen-
diente, pues aparece como barrio de Santiago y 
Jesús. Es, hasta, 1850, que se registra conforma-
do como barrio. (cf. Carrillo, 2012, p. 92-94) 

tos sentidos ha sido la base del desarrollo 
en cuanto a la educación, lo político, lo 
religioso, pues contamos con una presi-
dencia y presidente auxiliar municipal, 
escuelas básicas como preescolar y pri-
maria, tanto en mi barrio como en el res-
to del pueblo. También tenemos nuestra 
capilla, con nuestro santo patrono, “El 
Padre Jesús de las Tres caídas”; una red 
y sistema de agua potable, con pozo y 
tanque elevado para su distribución. Al 
estar cerca de la cabecera municipal, to-
das nuestras calles están pavimentadas, 
ya no tenemos terrenos de cultivo, pues 
todo está urbanizado. 

Cabe destacar que los terrenos don-
de se edificaron nuestros hogares eran 
el patrimonio de nuestros antepasados y 
se acostumbraba que, los terrenos perte-
necientes a los papás les eran heredados 
a los hijos, mientras que los de las ma-
más, a las hijas. Por estos motivos, se 
acostumbra entre nosotros, a manera de 
gratitud, solicitar misas por su descan-
so eterno. Mientras que, en Todos San-
tos, en su honor y memoria ofrendamos 
aquellas cosas que disfrutaban en vida, 
pero también, debo señalar que, entre 
nosotros, “la muerte” se concibe como 
“trabajo” y, desde donde se encuentran 
nuestros difuntos, nos apoyan a los vi-
vos a obtener bienes para nuestra subsis-
tencia espiritual y material.  

Las calles de las que hoy gozamos 
para desplazarnos fueron fruto de la se-
cesión de los propietarios de los terre-
nos colindantes, por ello, en lo espacial, 
tendemos a cerrar las calles para las ce-
lebraciones festivas, pues territorializa-



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

62

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

mos, a partir de la memoria colectiva de 
nuestros espacios de convivencia; “con-
vivir es un derecho, no un privilegio”. 
Este es un tema polarizado, porque el 
municipio ha intentado “regular” el cie-
rre de calles, y si algún vecino requiere 
de cerrar la calle, es decir, el frente de 
su casa debe pagar un “permiso” para 
hacerlo. Cabe destacar que no sólo son 
para fiestas, en algunas ocasiones tam-
bién para defunciones. Sin embargo, 
parte de las inconformidades de los pa-
gos derivan porque, consideran que no 
hay rendición de cuentas por lo recaba-
do. Tanto al ayuntamiento como a los 
pobladores se les olvida cómo surgieron 
las aperturas de calles que, en su mayo-
ría obedecen a este principio la secesión 
y se cae en contrariedad; por ejemplo, 
es muy común escuchar expresiones 
como “si no tienen para pagar un salón, 
no hagan fiestas”. 

Esto evidencia que, en asuntos como 
estos se debe reflexionar desde el dato 
histórico, para crear “reglamentos” 
apegados a los principios comunitarios 
y evitar la confrontación; para llegar a 
buenos acuerdos para dirimir estos con-
flictos y otros más. 

A pesar del embate de la moderni-
dad, contamos con nuestro sistema de 
cargos barrial, constituido por mayor-
domías y fiscalías, en el pasado, los 
nombrábamos a partir de Asamblea 
Comunitaria, denominada tequipepe-
nalis13, la realizábamos en la fecha del 

13.  Nahuatlismo conformado por dos voces un 
sust. tequi-tl, “trabajo” y el verb. pepena, “esco-
ger”. Con lo anterior, tequipepenalis es la asam-
blea donde se determina quién será el nuevo 

16 de septiembre, nos congregábamos 
en el domicilio del mayordomo ma-
yor, conferíamos los siguientes car-
gos:14 agente municipal, mayordomo 
mayor, fiscal, sacristán, tlaxolacatl15, 
tlahuitzoc16, mahuiltomos17, ronderos, 
maginarios18, campaneros. Los asen-

mayordomo o fiscal. “Se recoge toda la gente del 
barrio, entonces dicen: Vamos a ver a fulano de tal 
que no ha hecho ninguna mayordomía” (cf. Pris-
co, 2016, p. 57). Barrios como la Santísima Tri-
nidad que realizan su consejo el primer domingo 
de septiembre, para ello, citan a los posibles ma-
yordomos, mediante el voto de los mayordomos e 
hijos del barrio se llevan a cabo los nombramien-
tos. Para legalizar el acto redactan un acta, mis-
ma que es sellada y firmada por cada uno de los 
asistentes de la asamblea: “todos los asistentes 
a la asamblea de ese domingo de septiembre fir-
maron el acta de conformidad del resultado de la 
votación, así fue mi elección y quedó asentado en 
el acta de los mayordomos en turno de la Capilla 
de la Santísima Trinidad, sellada y firmada, en la 
que se estipulaba que su servidor ocuparía el car-
go de primer fiscal de la parroquia de San Pablo 
Apóstol” M. Reyes. (comunicación personal, 9 de 
mayo de 2017). 
14.  Que consta en el Libro de Actas para repre-
sentantes del Barrio de Jesús del año de 1959. 
15.  El que anda buscando caminos.
16.  El que alumbra. 
17.  Su función era doble, en lo civil, los encarga-
dos de vigilar los trabajos y obras materiales de la 
comunidad, las faenas, por el lado religioso ador-
nar a los santos y servir los alimentos en las fies-
tas. Actualmente sólo hay presencia de esta figura 
en barrios como Tlaltepango, que es un grupo nu-
meroso y cumplen con la doble función. Mientras, 
en San Sebastián Xolalpan, quien es sólo uno, 
cumple con la función religiosa y coordina obras 
materiales, pero en la capilla. 
18.  Tanto ronderos como maginarios eran los 
encargados de cuidar-vigilar por las noches cada 
una de las calles para que hubiera orden y seguri-



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

63

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

tábamos en un acta que se firmaba. 
Actualmente, hablamos español, sin 

embargo, en mi infancia y parte de la 
adolescencia oía a los abuelos conversar 
en mexicano (náhuatl). Recuerdo expre-
siones lingüísticas como: “otro ratito co-
madrita”, un adverbio para exclamar, un 
“¡Hasta luego!” “¡Hasta pronto!”, el ori-
gen de esta frase adverbial posiblemen-
te esté en el mexicano. La pérdida de 
la lengua náhuatl se dio con mayor im-
pacto en el siglo XX, con la educación 
formal. Para el caso de mi pueblo, como 
el de muchos otros de nuestro país, en 
gran medida el motivo principal fue la 
discriminación. Los abuelos dejaron de 
transmitir la lengua cuando abandona-
ron el campo y se fueron a trabajar a la 
industria y el comercio a la ciudad de 
Puebla, les trataba mal por hablar como 
“indios”. No obstante, bastantes adultos 
de la generación de la década de los se-
senta comprenden la lengua, aunque no 
la hablan. Por parte de nuestra familia, 
las mamás de mis abuelos paternos fa-
llecieron cuando ellos eran pequeños, 
por lo tanto, a mi papá ni a mis tíos no 
les enseñaron a hablarla y, por ende, a 
nosotros tampoco. 

Considero que dos espacios funda-
mentales que fortalecieron mi apropia-
ción y reconocimiento de la memoria y 
la cultura de mi infancia y adolescencia 
fueron la cocina de humo y el baño de 
temazcal. En el primer caso porque se 
me enseñó que se elabora comida allí 
para distintos momentos de nuestra co-

dad, mientras las familias descansaban. 

tidianeidad, pero el elemento ritual es 
marcador de diferenciación; allí hay 
mano vuelta, reciprocidad, dones, en 
torno a las cazuelas, el tlecuil, los me-
tates y el altar familiar. El segundo, si 
bien parecería que sólo es bañarnos, se 
me enseñó que debíamos tratar al baño 
como nuestra abuela, porque al igual 
que ella, es una mujer con mayor expe-
riencia y sabiduría que nuestra propia 
madre; así que, con su calor y una com-
binación con distintas plantas fortalece-
mos nuestro cuerpo y espíritu; antes de 
entrar y salir santiguarnos y agradecerle 
constantemente el bien que nos hace. 

Más adelante, estos saberes, en con-
traste con mi formación académica co-
braron mayor sentido reflexivo para 
comprenderlos, describirlos y analizar-
los desde lo epistémico y hermeneútico 
que describiré a continuación.  

Entre cantos e investigaciones: 
pensar-nos 

Crecí dentro de la religión católica, sin 
embargo, nunca fui monaguillo porque 
en aquellos años los niños no servíamos 
al altar, sólo los mayordomos o algu-
nos otros adultos. En mi adolescencia, 
en el ámbito académico escuché diver-
sas críticas a esta institución que iban 
desde su incongruencia y argumen-
taban una moral doble en algunos de 
sus miembros, por lo que me sumaba a 
dichos cuestionamientos. 

Fue hasta el 2005 que un grupo de 
jóvenes denominado la Pastoral Juvenil 
me invitaron a vivir un “Encuentro con 



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

64

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

Jesús”, posteriormente, a formar parte 
de un coro dentro de la parroquia “Cristo 
Jesús”. Duré poco más de tres años can-
tando en diversas celebraciones como 
la misa y otras ceremonias, y aprendí a 
entonar salmos responsoriales. Cursaba 
a la par la universidad. Ese proceso ha 
durado veinte años, he incursionado en 
diversos cargos dentro de la pastoral de 
jóvenes y de la parroquia; por parroquia 
debemos entender que hay una Iglesia 
principal en el pueblo, donde se ofrecen 
los servicios sacramentales y la atención 
espiritual a los fieles, presididos por un 
sacerdote párroco que es el representan-
te del obispo en ese lugar.

Mi estancia en los grupos de la pa-
rroquia me llevó a buscar razones del 
por qué se hacen ciertos ritos dentro de 
la Iglesia. Para ello entré a la sacristía 
y revisé los libros de culto, rituales de 
sacramentos, misal romano, lecciona-
rios; por fortuna tuve una buena relación 
con el sacristán19, quien era una persona 
mayor. Cuando tenía dudas teológicas 
o bíblicas me acercaba a los sacerdotes 
para resolverlas, la mayoría de las veces 
respondían mis interrogantes. En otras 
ocasiones visitaba librerías especializa-
das en el tema y compraba algunos tex-
tos. Los sacerdotes, al ver mi interés me 
llamaron para informarme de algunos 
cursos de liturgia y teología que se ofer-
taban los veranos en la ciudad de Tlax-
cala, instrucción a la que acudí. 

19.  Hombre que en las iglesias tiene a su cargo 
ayudar al sacerdote en el servicio del altar y cuidar 
de los ornamentos y de la limpieza y aseo de la 
iglesia y sacristía.

Fue en 2008 cuando cobré conscien-
cia de que en la parroquia había una 
clara división entre grupos, una especie 
de polarización, porque, por un lado, es-
taban los grupos de tradición: fiscales y 
mayordomos del pueblo y por el otro los 
laicos comprometidos, término al que el 
clero secular20 acuña a todos aquellos 
que ofrecen una especie de servicio so-
cial, sin fines de lucro. Estos servicios 
son dar catequesis a los infantes, aten-
der a los adolescentes, los jóvenes, las 
familias, los enfermos, lo litúrgico21, et-
cétera. A través de esta distinción obser-
vé en varios momentos de mi estancia 
algunos conflictos entre miembros de la 
Iglesia, porque cada uno manifiesta lo 
negativo de ellos, que si los fiscales y 
mayordomos “sólo beben alcohol”; “sí, 
sí tomamos, pero es con nuestro dine-
ro”, o que si hacen mucha fiesta; que si 
los laicos comprometidos los critican y 

20.  El clero regular vive bajo una orden religiosa, 
en comunidad (monasterios, conventos) y hace 
votos de pobreza, castidad y obediencia, como, 
por ejemplo, los franciscanos, dominicos, etc. 
Mientras que el clero secular o diocesano “vive en 
el mundo”, bajo la autoridad del obispo, dedica su 
servicio pastoral en las parroquias, administrando 
los sacramentos y guiando a la feligresía.  
21.  Liturgia, proviene del griego: leitourgia (leit= 
“pueblo”, ergon= “obra”); Sacrosanctum Concilium 
(SC) o constitución sagrada de la liturgia, propone 
la siguiente definición: “Con razón, pues, se con-
sidera a la liturgia como el ejercicio del sacerdocio 
de Jesucristo. En ella los signos sensibles signifi-
can y cada uno a su manera realizan la santifica-
ción del hombre, y así el Cuerpo místico de Jesu-
cristo, es decir, la Cabeza y sus miembros, ejerce 
el culto público íntegro”. (cf. SC, 1967, núm. 7)



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

65

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

los ven mal por ello, o bien que si los 
laicos comprometidos únicamente se la 
pasan rezando y dándose golpes de pe-
cho, no aportan nada económicamente 
para el mantenimiento y sustento del 
templo, pero también hacen uso de él, 
entre otros comentarios.

Etnógrafo nativo 

Para el año 2009 cursé mi primer Se-
minario de Investigación Lingüística, 
a esta etapa puedo marcarla como mi 
primera implicación académica formal, 
orientada en observar qué era lo que a 
los fiscales y mayordomos los cohe-
sionaba o hacía sólidos como organi-
zación sociorreligiosa y por qué tenían 
una clara incidencia en la organización 
del pueblo. Documenté, entonces, la 
festividad de “Los desposorios de San 
José y la Virgen de los Remedios” el 
18 de octubre, es decir, partí de ser un 
etnógrafo nativo, que observaba en los 
rituales cómo operaban cada uno de es-
tos actores sociales, entablé un primer 
diálogo con los fiscales del barrio de 
San Nicolás y los fiscales del pueblo, 
me presenté ante ellos como estudian-
te, como investigador para ese primer 
trabajo del seminario. Esa experiencia 
resultó satisfactoria. 

En 2010, el primer fiscal del pueblo 
me abrió las puertas totales de la fiscalía, 
porque siempre estuvo interesado en que 
se escribiera un libro sobre la labor que 
ellos desempeñan. Enfatizo en la figura 
del primer fiscal del pueblo debido a que 
es la cabeza y, al igual que los mayordo-

mos, van rotándose por los diez barrios 
que conforman estos cuadros; es decir, 
cada una de las mayordomías le corres-
ponde a cada uno de los barrios una vez 
cada diez años. Además, el párroco de 
aquel entonces me concedió una entre-
vista que grabé y posteriormente trans-
cribí, también se mostró colaborativo 
pues siempre que me veía en las misas 
que documentaba sobre las celebracio-
nes, ahondaba más en el tema de las fis-
calías y mayordomías dentro del catoli-
cismo desde un marco histórico. Para el 
2011 con el tema de investigación de la 
tesis de licenciatura Léxico de la religio-
sidad popular de San Pablo del Monte, 
Tlaxcala continúe con la indagación du-
rante el ciclo festivo de ese año. 

Debo puntualizar que no siempre 
hubo momentos sencillos debido a que 
en 2012 el primer fiscal del pueblo ge-
neró un ambiente de tensión por las 
limosnas, pedía que las ofrendas eco-
nómicas de la misa de seis de la ma-
ñana se les quedaran a ellos para obras 
de restauración de la iglesia. Debido 
a que los mayordomos me asociaban 
como laico comprometido, me vi en la 
necesidad de distanciarme un poco de 
ellos, mientras ese fiscal terminaba su 
período de servicio. 

Etnógrafo nativo e implicado

Por otra parte, en 2012 cambiaron al 
párroco y con la llegada del nuevo fui 
nombrado ceremoniero y responsable de 
la pastoral litúrgica parroquial, me con-
cernía preparar junto con los demás lai-



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

66

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

cos comprometidos las ceremonias con 
mayor afluencia de feligreses, que se 
realizan en el atrio como Semana Santa, 
Jueves de Corpus, fiesta patronal, Cristo 
Rey, Navidad, entre otras. Lo cual con-
siste en instruir a las personas que apo-
yan al sacerdote en el altar, algunas ve-
ces a los mayordomos, si había cambio 
de mayordomía debía hacerle mención 
al sacerdote de ello y explicarle cómo y 
en qué momento realizar el juramento 
a los nuevos mayordomos, indicar dón-
de quedan colocadas las imágenes de 
veneración pública, algunas ocasiones 
mencionar a los mayordomos que en la 
consagración se tronaban los cuetes, es-
tos y otros conocimientos más son una 
síntesis de la observación, el intercam-
bio dialógico y la escucha. 

En 2013 puse fin a la tesis de licen-
ciatura y en 2014 me titulé. Durante los 
últimos años por mi trabajo interdisci-
plinario, entre lo antropológico, históri-
co, litúrgico y lingüístico he dado pláti-
cas-conferencias a los sacerdotes, fieles 
y mayordomos sobre las festividades, 
además de orientarles en aspectos sobre 
los rituales en sus mayordomías. 

Red de apoyo y colaboración 

En el año 2016 decidí elaborar otro pro-
yecto de investigación para ingresar a la 
maestría, ahora en antropología social 
y profundizar en el fenómeno religio-
so. Para entonces, ya tenía una trayec-
toria en mi parroquia, había generado 
lazos de confianza con distintos actores 
sociales, de manera concreta con espe-

cialistas rituales, fiscales, mayordomos, 
rezanderos, sacerdotes, tiemperos, cam-
pesinos, entre otros. Así como también 
fortalecido una red de apoyo con amigos 
y colegas, en su mayoría originarios del 
municipio, toda vez que con ellas y ellos 
consolidé lazos de comunicación, con-
tención y apoyo emocional en momen-
tos críticos del proceso de investigación. 

“Laicos comprometidos” de la pa-
rroquia que, fueron partícipes de prác-
ticas sociorreligiosas como la mayordo-
mía. Cosmovisión sobre la naturaleza 
y ritualidad agrícola en San Pablo del 
Monte, Tlaxcala fue el nuevo tema. Jun-
tos reflexionaron y reflexionamos sobre 
nuestra cultura, religión, por medio de 
métodos y técnicas de investigación 
como entrevistas a profundidad, grupos 
focales y de discusión, observación par-
ticipante, fotonarrativa, cobijados por la 
etnografía, el trabajo y diario de campo, 
el cual, hasta ese momento no se había 
agotado. Quiénes eran los sujetos de la 
investigación en la construcción del co-
nocimiento, de manera epistémica y, el 
que yo también era parte de esos sujetos 
de investigación, qué nos hacía diferen-
tes uno de otro y en qué nos unía, el ser 
originarios, estos supuestos guiaron la 
reflexión a lo largo del trabajo de maes-
tría (véase figura 2). 

Hubo momentos difíciles, porque al-
gunos colaboradores mayores que cono-
cí para el trabajo de licenciatura partie-
ron de este mundo y sus voces quedaron 
grabadas en audios, videos, sus imáge-
nes en fotografías, pero la fortuna de 
conocerlos ha quedado sistematizada en 
los distintos trabajos de investigación, 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

67

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

lo cual, ha sido sumamente significativo 
para sus familias y para mí.  

Conflicto interparroquial de 2018

En el año 2018 hubo cambio de párroco, 
quien no tuvo muy buena relación pas-
toral con los fiscales y mayordomos del 
pueblo. Casi al principio de su adminis-
tración se suscitó un conflicto interpa-
rroquial por la poca comprensión entre 
las partes; por un lado, el sacerdote en 
el plan de “corrección” en torno a las 
prácticas devocionales por parte de los 
fiscales y mayordomos; y, por otro, los 
fiscales y mayordomos del pueblo de-
fendiendo su postura. El 28 de noviem-
bre de 2018, una delegación de ellos se 
apersonó en las Oficinas del Obispado 
de Tlaxcala para expresar su inconfor-
midad, a través de las siguientes consig-
nas (cf. Muñetón, 2018): 

• “Los feligreses sólo exigimos que se respe-
ten los usos y costumbres de San Pablo del 
Monte, Tlaxcala”.

• “Respeto a nuestras costumbres y tradicio-
nes…”

• “Las misas son misas, no asambleas”.

• “Señor obispo, exigimos solución. Exigi-
mos que cambie al párroco”. 

Así como algunos comentarios: 

• “Pobladores lo acusan de no cumplir con su 
encomienda y de intentar cambiar sus creen-
cias católicas”.

• “El padre comenta que no debemos adorar a 
las imágenes, que son simplemente estatuas y 

San Pablo del Monte es un pueblo de costum-
bres y tradiciones”. 

• “No acude a dar los santos óleos porque ar-
gumenta que las personas tuvieron toda una 
vida para arrepentirse y que no se van a sal-
var con la unción de los enfermos que él les 
otorgue”. 

• “También lamentaron que como párroco 
desatienda sus responsabilidades, pues indi-
caron que le corresponde colaborar en la res-
tauración de retablos y mantenimiento de la 
parroquia y al momento no lo ha hecho”. 

De manera personal, el hecho para mí 
fue álgido y complejo. Para ese momen-
to tenía ya una figura epistémica com-
pleja en la que no sólo quedaba como 
el fiel “laico comprometido”, sino aquel 
que investigaba sobre “la historia de las 
tradiciones del pueblo”, un etnógrafo 
nativo implicado. Mi presencia repre-
sentaba un compromiso ético y hasta 
moral, con los grupos de la Iglesia y con 
el mismo sistema de cargos, situación 
nada fácil de mediar; sin embargo, en 
todo momento apelé al diálogo pruden-
te, porque la inconformidad de los fisca-
les y mayordomos era legítima, aunque 
había posturas radicales que no permi-
tían dirimir el conflicto y que las partes 
implicadas se sintieran satisfechas. 

El sacerdote, por indicaciones de 
la diócesis, tenía la encomienda de re-
solver la situación. El presbítero con el 
apoyo de los “laicos comprometidos”, 
su equipo, y, por su parte, el sistema de 
cargos, con apoyo de los demás cuadros 
de mayordomos de los barrios, pudo so-
pesar la situación, toda vez que hubo un 
antecedente que la fuerza del sistema de 



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

68

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

cargos tenía a principios de la década del 
2000 en la que lograron destituir al pá-
rroco de ese entonces, pero en esta oca-
sión el contexto fue distinto, porque ha-
bía presión social y religiosa por ambos 
lados y se solicitaba se resolviera de ma-
nera precisa y contundente. Lo que pue-
do rescatar de este conflicto es que, aun-
que, no se guardaron “rencores”, pues 
poco a poco, con el cambio de fiscales 
de 2019, hubo una nueva forma de re-
lacionarse entre cada uno. Esto ayudó a 
que el conflicto tuviese otro tratamiento, 
sin embargo, la situación tomó su curso, 
lo cierto es que tanto el sacerdote como 
el sistema de cargos tuvieron a lo largo 
de los años relaciones ríspidas que, a mi 
parecer tendrían que haberse estableci-
do reflexiones profundas que permitie-
ran la restitución de los posibles daños 
causados por los comentarios diversos, 
la polarización, la desafección, entre 
otros asuntos, también desde el mismo 
poder que detentan ambas instituciones 
la eclesiástica y la tradicional, desde el 
sistema de cargos del pueblo. 

Pandemia del COVID-19 
y retorno a “la nueva normalidad” 

La pandemia de COVID-19 nos tomó a 
todos imbuidos en nuestra cotidianidad 
y desarmados. La iglesia en San Pablo 
del Monte fue uno de los espacios que 
jamás se cerró, sin embargo, lo que sí 
ocurrió fue migrar el culto al área vir-
tual, sólo unos cuantos, yo entre ellos, 
por ser de la pastoral litúrgica, no deja-
mos de tener actividad. Entre las pasto-

rales litúrgica y comunicación apoya-
mos en las actividades desde el 2020, 
hasta que se pudo “volver a la nueva 
normalidad” de manera parcial (2021). 
De este momento fue impactante el ver 
cómo la mayoría de los fieles tenía esa 
imperiosa necesidad del “bálsamo de la 
fe” y siento que como Iglesia quedaron 
a deber distintas atenciones tanto a la 
feligresía general como a los mismos 
“laicos comprometidos”; faltaron estra-
tegias para acercar el Evangelio a la feli-
gresía. Los grupos de la Iglesia tuvieron 
bajas, algunos por defunciones, otros 
porque no sintieron el apoyo que reque-
rían. Los fiscales y mayordomos no tu-
vieron tantas bajas, a pesar de celebrar 
las fiestas a puerta cerrada “de manera 
clandestina”, nuevamente, las devocio-
nes cohesionaron socialmente la crisis 
de salud que en ese momento vivíamos. 
La Semana Santa del 2020 la celebramos 
de manera virtual. 

La Semana Santa del 2021 se llevó 
a cabo ya con presencia de fieles, pero 
reducida, sin procesiones. Esta Semana 
Santa fue compleja para mí porque el 
párroco me delegó la organización con 
el sistema de cargos del pueblo. Acudí a 
dicha convocatoria, pero no fue sencillo, 
puesto que se me pedía que autorizara 
celebrar las ceremonias de manera habi-
tual y, les expliqué que no tenía capaci-
dad de decisión, mas, sí de organización; 
lo que les sugerí fue que acudieran al 
Ayuntamiento a dialogar con Protección 
Civil para que les autorizara dicho acon-
tecimiento: “Pues ya hay campañas po-
líticas, bailes y ¡cómo a Nuestro Señor 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

69

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

le niegan que su salida…!” decían. Sin 
embargo, acudieron a dicha instancia y 
les concedieron el permiso. El recorrido 
procesional del Señor del Santo Entierro 
lo lograron llevar a cabo únicamente por 
un tramo, pero con las medidas sanita-
rias respectivas que todos acatamos sin 
ninguna oposición.  

Mayordomía de la Virgen de 
Guadalupe: la sabiduría de los mayores

Entre 2021 y 2022 le solicitaron a mi 
hermano ser mayordomo en el barrio 
de la Virgen de Guadalupe y, tanto en 
el barrio como en el pueblo se acos-
tumbra que además del mayordomo 
haya quien le ayude en sus tareas de la 
iglesia y lo económico, denominados 
“componentes”, por lo cual, fui uno de 
ellos. Desde que inicié con las investi-
gaciones se me sugirió que tomara un 
cargo, “para que escribas diferente”, de-
cían, situación nada ilógica, porque era 
momento de poner en práctica todo el 
trabajo de campo, la escucha, la obser-
vación, lo que los mayores nos han en-
señado para la preservación de nuestras 
costumbres y tradiciones. 

Mi papel, principalmente fue el hacer 
uso de la palabra en nombre de nuestra 
mayordomía, como los mayores, enta-
blando los discursos rituales de presen-
tación, rogación, agradecimiento, entre 
otros signos importantes.

Debo decir que el cuadro de ma-
yordomos del barrio y del pueblo mis-
mo tenían altas expectativas de nuestra 
participación: “el maestro de las tra-

diciones”, señalaban sobre mí. Pese a 
cualquier circunstancia cumplimos ca-
balmente, concluimos el cargo satisfac-
toriamente y tuvimos buena relación con 
los fiscales y mayordomos del pueblo, lo 
cual ha dado mayor solidez y madurez 
a mi experiencia, la reflexividad, media-
ción y puntualidad en la escritura de las 
intervenciones tanto orales como escri-
tas. Comprendí la importancia del cómo 
se trabaja desde lo comunitario para el 
bien común, el sostenimiento de nuestra 
capilla, recabando las colectas entre los 
vecinos, me sentí “hijo de barrio”. Por 
otra parte, encontré en los archivos his-
tóricos de la fiscalía del pueblo un do-
cumento de 1907 (véase figura 3) que 
refiere a mi ascendencia en el sistema 
de cargos, lo cual me hizo pensar en la 
ruptura de la inmanencia entre el tiempo 
de mis ancestros y el mío que se conjun-
taban en ese momento, pensando en que 
seguimos los pasos de aquellos que nos 
han precedido en vida y obra.  

Semana Santa 2022  
 
La Semana Santa del 2022 se llevó a 
cabo con una cantidad mayor de fieles, 
sin embargo, la presión de la gente logró 
que las procesiones se efectuaran de ma-
nera habitual, como en años anteriores, 
toda vez que había pasado un proceso 
electoral en el estado que rayaba en la 
incongruencia, pero en el aspecto de la 
religión, se les limitaba únicamente a la 
celebración de la misa, no obstante, ya 
habían llegado parte de las vacunas, lo 
cual permitió una cierta confianza, así 



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

70

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

como ligera disminución de las muertes 
por este virus. 

Etnógrafo nativo implicado 
(2023-2025) 

En julio de 2023 recibimos a nuestro 
nuevo párroco, al que di la bienveni-
da y expliqué de qué manera somos 
los miembros de la feligresía y cuál es 
nuestra cultura. Hasta el momento ha in-
tentado adherirse a las actividades que 
están programadas, ha sugerido adecua-
ciones; le han agradado algunos signos, 
símbolos como el xochitelpoch “flor jo-
ven” que se empleó y bailó en su fiesta 
de 15 años de sacerdocio, porque nos 
recuerda que su sacerdocio es como una 
boda, es decir, su desposorio con la Igle-
sia. Comprendiendo celebraciones tras-
cendentes como el altepeílhuitl, “fiesta 
del pueblo”, la Minerva, los desposorios 
de San José y la Virgen de los Remedios 
(18 de octubre), así como las fiestas de 
navidad, “El recorrido del Niño Dios”, 
al ser celebraciones características de 
nuestro pueblo, que se desarrollan a lo 
largo del año.    

Mi papel etnográfico actual 

A la fecha he organizado algunas cápsu-
las en videos informativos, infografías, 
crónicas para promover, no sólo desde 
lo escrito la celebración de las fiestas re-
ligiosas, sino la promoción de los santos 
en hagiografías de carácter popular para 
acercar a las generaciones jóvenes el 
cúmulo de celebraciones contenidas en 

el pueblo, pero sobre todo para coadyu-
var en los procesos culturales e identi-
tarios de estas generaciones y también 
los adultos de 60 años, una generación 
que intentó escapar de esta identidad, 
pero que, a la fecha, revalora su pueblo 
y su cultura. He apoyado en la organi-
zación de fiestas como el altepeílhuitl y 
Semana Santa, por mencionar algunas, 
colaborando con los especialistas ritua-
les: fiscales, mayordomos, cargadores, 
varones, rezanderos, entre otros. 

También, por el conocimiento, al ser 
padrino de sacramentos y perteneciente 
a la comunidad he realizado un papel 
que en el pasado se le denominó huhue-
hchihki del sustantivo huhue, “viejo”, y 
el adjetivo chiki, “el hacedor”. Dentro 
de las bodas y compadrazgos, esa res-
ponsabilidad le es conferida a los abue-
los, quienes sellan las alianzas, hablan y 
formulan los discursos rituales, por ser 
ellos quienes conocen las tradiciones y 
como es un aspecto dialógico entre las 
partes, estas arengas, en el pasado se 
pronunciaban en mexicano (náhuatl). 
En mi infancia me tocó escucharlos de 
viva voz de mis abuelos y tíos mayores, 
porque este aspecto es un arte, un arte 
verbal, el cual me gustaría explorar con 
detenimiento en investigaciones futuras. 

Retribución social

La retribución social en mi formación 
tanto lingüística como antropológica 
ha sido un tema de reflexión y que ac-
tualmente, de manera concreta para la 
antropología es motivo de discusión y 
análisis oportuno. 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

71

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

En 2010 pensé en un primer texto 
como parte de esa devolución, promo-
vido e impulsado por un ex primer fis-
cal; posteriormente, en el año 2013, el 
mayordomo del Sagrado Corazón de 
Jesús, del barrio de San Bartolomé, me 
pidió que escribiera algunos manuales 
de orientación que les permitiera co-
nocer, en términos generales, el queha-
cer de los mayordomos y fiscales, pues 
comentaba que quienes habían hecho 
los cargos, “las personas mayores”, es-
taban pereciendo y que era oportuno 
que se les consultara para hacer dicha 
contribución. Así fue como construí el 
texto Raíces de la religiosidad popular 
(2016) y en parte del contenido de ese 
libro, concretamente en el capítulo V 
titulado: Manuales de orientación para 
la práctica de la religiosidad popular 
en San Pablo del Monte (pp. 63-160), 
el cual alberga siete manuales, sobre 
los que he advertido han sido de apoyo 
para mayordomos, fiscales, sacerdotes y 
la gente en general, pero que, en nada 
limitan a la tradición oral, pues sólo son 
una guía orientativa.

El segundo texto, ¡Acuérdate 
Diosito! Este año sí hice algo por ti 
(2019) también fue parte formal de la re-
tribución social, allí se explicita cuándo 
y cuáles mayordomías le corresponde a 
cada barrio. Además, ilustra un calenda-
rio ritual y se profundizan en aspectos 
de la cosmovisión en torno a la naturale-
za y los santos. 

Por otra parte, mi retribución social 
al ser un etnógrafo nativo e implicado 
ha abarcado aspectos de la organización 

sociorreligiosa; mediar conflictos, en-
tre otros aspectos y que no se ha ago-
tado hasta este momento de mi historia 
de vida y de investigación. Es decir, la 
devolución del saber (Bellier, 2002) ha 
sido constante y no se reduce sólo a lo 
escrito, también en la defensa del terri-
torio, apoyando desde el quehacer inves-
tigativo en proyectos en los que hay que 
poner el cuerpo, como primer territorio. 

Reflexiones finales

La sistematización de mi subjetividad en 
torno a mi papel como etnógrafo nativo 
e implicado me permitió relatar mis ex-
periencias, mi biografía, reflexiones que 
a lo largo de los años he construido, toda 
vez que hay aspectos que en las inves-
tigaciones convencionales no podemos 
decir y que hoy desde la antropología 
podemos posicionarnos. Aspectos que, 
a mi juicio, los considero fundamental-
mente nuevos y de reflexión, los cuales 
nos conducen hacia otros caminos epis-
temológicos, de construcción de conoci-
miento entre “los otros” que no son “tan 
otros”, sino “próximos”, “cercanos”. 
De la misma manera, enunciar desde 
nuestro propio locus los diferentes sa-
beres comunitarios, dialogar con ellos y 
nombrarlos de manera distinta, desde el 
quehacer de las Ciencias Sociales para 
que surjan nuevas maneras de escritura, 
ideas, conceptos, categorías, etcétera. 

Por otro lado, me permitió recupe-
rar la identidad con mis otros cercanos, 
reconociendo a mi propia familia en 
estos procesos de investigación e in-



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

72

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

mersión en el territorio y el territorio 
devocional. Es decir, me ha permitido 
arraigarme profundamente y solidificar 
relaciones de confianza. 

Así como repensando con ellos y 
desde ellos, al igual que conmigo mis-
mo nuestro porvenir desde distintos 
temas de indagación como los conflic-
tos al interior del territorio devocio-
nal, los discursos y narrativas rituales. 
En lo social, desde los reglamentos, 
entre otros temas.  

Referencias

Barabas, A. (2010). Dossier-territorios, 
procesos socioespaciales y territo-
rialidad. El pensamiento sobre el te-
rritorio en las culturas indígenas de 
México. Avá. Revista de Antropolo-
gía, núm. 17, julio-diciembre, 2010 
Universidad Nacional de Misiones 
Misiones, Argentina. 

Bellier, I. (2002). De lo lejano a lo cer-
cano: Reflexiones sobre el paisaje 
de un campo exótico al campo de 
las instituciones políticas. En A. Co-
lombres (Dir.), De la etnografía a la 
antropología reflexiva (S. Labado, 
Trad., pp. 53–74). Ediciones del Sol 
S. R. L.

Bourdieu, P. y Wacquant, J.D.L. (1995). 
Respuesta por una antropología re-
flexiva. Grijalbo. 

Carrillo, F. (2012). San Pablo del Monte 
Cuauhtotoatla, una historia a través 
de los 

estratos de la toponimia náhuatl. Go-
bierno del Estado de Tlaxcala.

Congregación para la Doctrina de la Fe. 
(1967). Concilio Vaticano II. Biblio-
teca de autores 

cristianos.
Díaz Iglesias, S. (2005). Hacer etnogra-

fía en la propia comunidad: proble-
mas de 

expectativas atribuciones y responsabi-
lidades. www.ujaen.es/huesped/rae  

Gámez, A. (2023). El santuario y las 
“bajadas” de la Virgen de los Reme-
dios en la

configuración de un territorio devocio-
nal, en Cholula, Puebla, México. 
Antipoda. Revista de Antropología y 
Arqueología, núm. 51, 2023, abril-ju-
nio, pp. 103-129 Departamento de 
Antropología, Facultad de Ciencias 
Sociales, Universidad de los Andes. 
Antípoda. Revista de Antropología y 
Arqueología 

Giménez, G. (2000). Territorio, cultura e 
identidades: La región sociocultural. 
En M. Barbero, F. López y A. Ro-
bledo (Eds.), Cultura y región (pp. 
25-57). Universidad Nacional de Co-
lombia.

Guber, R. (2001). La etnografía: méto-
do, campo y reflexividad. Grupo Edi-
torial 

Norma.
Haesbaert, R. (2011). El mito de la des-

territorialización: del “fin de los te-
rritorios” a 

la multiterritorialidad. Siglo XXI Edi-
tora Iberoamericana.

Licona, E. (2015). La Etnografía de los 
otros cercanos: la implicación antro-
pológica en las 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

73

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

metrópolis. Graffylia 13 (20), 65-75.  
Muñetón, K. (2018, noviembre 28). Pi-

den destitución de párroco de San 
Pablo del Monte. El 

Sol de Tlaxcala. Piden destitución de 
párroco de San Pablo del Monte - El 
Sol de Tlaxcala | Noticias Locales, 
Policiacas, sobre México, Tlaxcala y 
el Mundo 

Prisco, G. (2014). Léxico de la religiosi-
dad popular de San Pablo del Monte, 
Tlaxcala. [Tesis 

de licenciatura, Benemérita Universidad 
Autónoma de Puebla].  

Prisco, G. (2016). Raíces de la religio-
sidad popular. México: ITC/ PAC-
MYC. 

Prisco, G. (2018). Cosmovisión sobre la 
naturaleza y ritualidad agrícola en 
San Pablo del Monte, Tlaxcala. [Te-
sis de maestría, Benemérita Univer-
sidad Autónoma de Puebla]. Archivo 
digital. Cosmovisión sobre la natura-
leza y ritualidad agrícola en San Pa-
blo del Monte, Tlaxcala 

Prisco, G. (2019). ¡Acuérdate Diosito! 
Este año sí hice algo por ti. ITC/ 
PECDAT.

Prisco, G. (2024). El sistema de cargos 
en San Pablo del Monte, Tlaxcala. 
En H. Hernández et al. (Coords.), La 
diversidad biocultural de Tlaxcala 
(pp. 485–520). Secretaría de Cultura; 
INAH; El Colegio de Tlaxcala A.C.

Raffestin, C. (2011). Por una geografía 
del Poder (Y. Villagómez, trad. y no-
tas). El 

Colegio de Michoacán. 
Rendón, R. (1993). El prosperato. El 

juego de equilibrios de un gobierno 
estatal (Tlaxcala

de 1885 a 1911). Universidad Iberoame-
ricana, Siglo XXI. 

Rojas, T. (coord.). (1987). Padrones de 
Tlaxcala del siglo XVI y padrones de 
nobles de Ocotelolco. CIESAS. 



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

74

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

Figuras

Figura 1 

Retablo salomónico

Nota. La fotografía muestra el retablo salomónico principal del territorio devocional; al centro San Pa-
blo Apóstol, arriba, el nicho con San Pedro. Los lienzos aluden a la conversión de San Pablo. 

Fuente: Geovani Prisco (21 de septiembre de 2020). 



MIRADA ANTROPOLÓGICA  •  Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76
                                                                   ISSN: 2954-4297

75

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

Figura 2 

Etnógrafo nativo implicado

Nota. La imagen muestra el trabajo de campo que desarrollé en la fiesta patronal (2017), así como la 
documentación del ritual de apertura de la boca del infante para que hable con mayor facilidad. 

Fuente: Fotografía tomada por Alfredo Tlatelpa (29 de junio de 2017).



    Año 21, No. 30, 2026, pp. 51-76  •  MIRADA ANTROPOLÓGICA
       ISSN: 2954-4297

76

La subjetividad del antropólogo nativo... Prisco Hernández G.

Figura 3 

Memoria escrita

Nota. La imagen muestra mi ascendencia en un libro de inventarios de la mayordomía de la Virgen de la 
Soledad del año 1907. 

Fuente: Archivo Histórico de los Fiscales y Mayordomos de la Parroquia de San Pablo Apóstol. 
Fotografía tomada por Geovani Prisco (junio de 2022).


